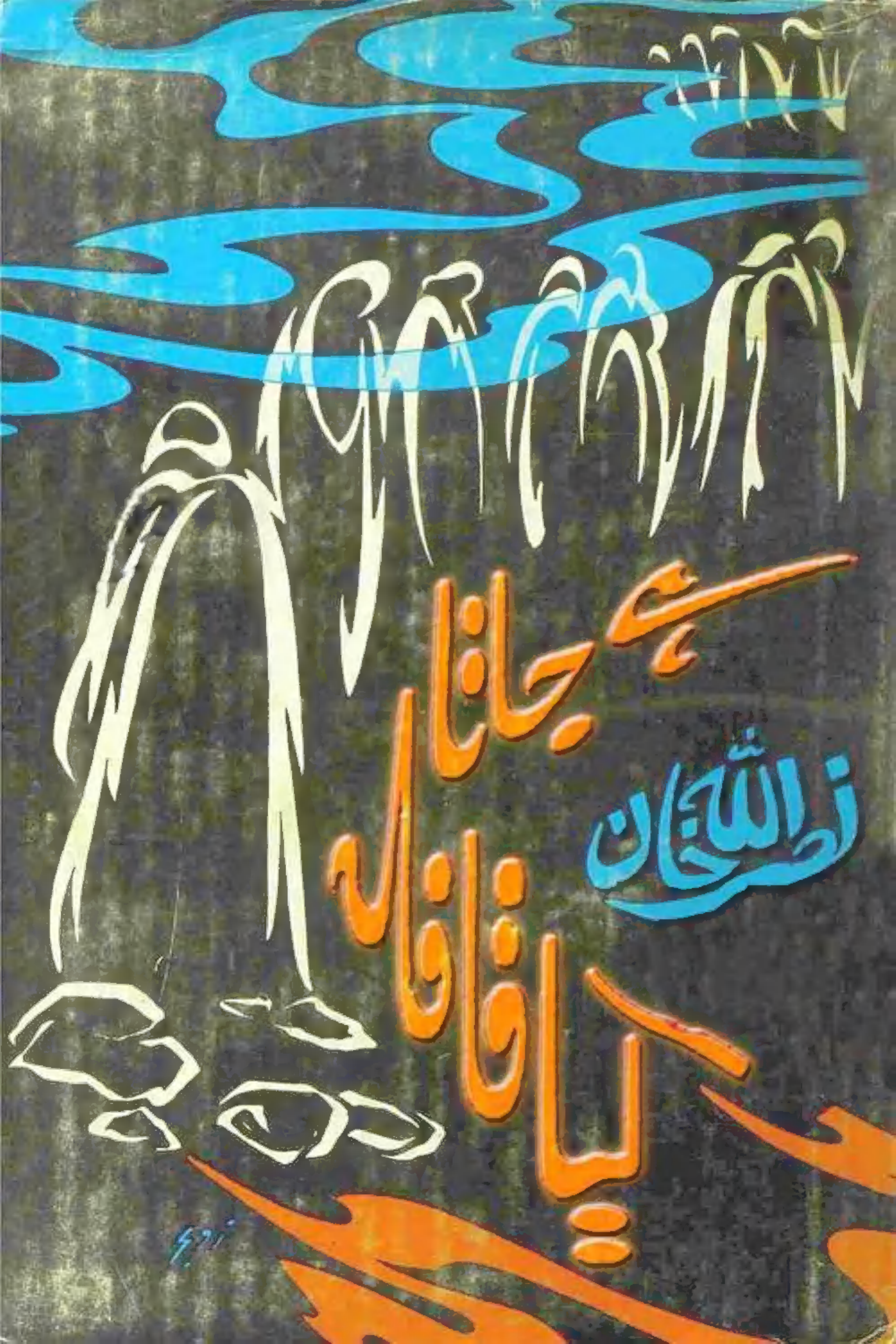


الله  
يَعْلَمُ

بِكُلِّ  
شَيْءٍ



کیا قلبِ حاتم ہے

(شخصی خاکے)

نصر اللہ خان

مکتبہ ترمذیب و فن کراچی

اشاعت اول

۶۱۹۸۳

سرورق

آزرزوں

کتابت

نیم اختہ ہمایوں

طبع

عظیمی پر ڈر ز ناظم آباد مل کراچی

قیمت

چالینگ روپے

# مکتبہ تہذیب و فن

سکے ۴۲ - بلڈک ایچ - نارتم ناظم آباد

کراچی

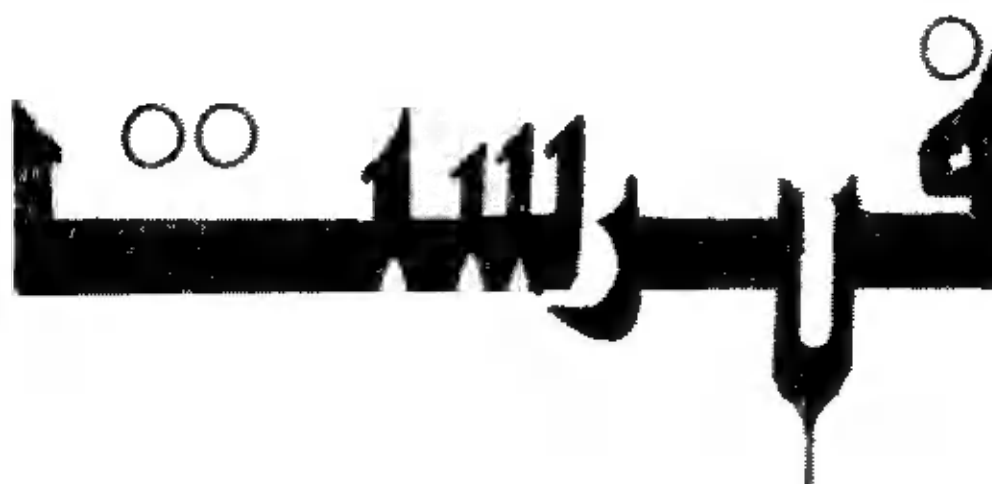
## اتساب

میں زندگی بھر لکھ کر بھیرتا رہا۔ سیٹنا اور سوارنا  
مجھے آیا ہی نہیں۔ اس کتاب میں جتنے مضامین ہیں، وہ  
 مختلف اخبارات و رسائل میں بھرپر ہوتے تھے۔ انھیں  
 عزیزی مشق خواجہ نے بڑی محبت اور بڑے خلوص سے  
 سیٹنا اور سوارنا ہے۔ انہوں نے مجھ سے کتنی تھی مضمون  
 لکھواتے اور بعض پرانے مضامین ان کی فرمائش پر میں نے  
 از سر نو لکھے۔

مشق خواجہ نے میرے لیے جو محنت کی ہے، اس  
 کے اعتراف میں میں یہ مجموعہ انھیں کے نام محفوظ کرتا ہوں۔

دعا گو

نصر اللہ خان



(۱)

- علاءہ عبید الرحمن میمن - ۹  
سید عطاء اللہ شاہ بخاری - ۳۴  
مولوی محمد اقبال - ۲۷  
مولانا عبد السلام نیازی - ۲۲  
ذوق شاہ صاحب - ۲۶

(۲)

- بابتے اردو مولوی عبد الحق - ۲۲  
خواجہ حسن نظامی - ۳۹  
مولانا فخر علی خان - ۳۴  
عبد المجید سالک - ۳۹  
چراغ حسن حضرت - ۴۵  
صوفی علام مصطفیٰ تبرسم - ۵۸  
سید باشی فرید آبادی - ۴۰

- قاضی احمد میاں اخستر جنگلہ طہی - ۴۵  
 ڈاکٹر محمد دین تاثیر - ۶۹  
 پیر حسام الدین راشدی - ۷۸  
 سید فخر الدین ماتری - ۸۲  
 سیاپ اکبر آبادی - ۸۷  
 اختر شیرانی - ۹۰  
 احسان دانش - ۹۷  
 آغا محمد اشرف - ۱۰۱  
 شاہزادہ محمد یوسفی - ۱۰۳  
 عطیہ سیم کھنپی - ۱۱۵  
 ملا رحوم زی - ۱۲۰  
 ممتاز حسن - ۱۲۳  
 حسین خاں ہوشیار پوری - ۱۲۹  
 ذوالفقار علی بخاری - ۱۳۳  
 سید محمد جعفری - ۱۳۰  
 سعادت حسن منڈو - ۱۳۲  
 نصراللہ خان عزیزی - ۱۵۷  
 حمید نظامی - ۱۶۱  
 تقیس خلیلی - ۱۶۳  
 شورش کامشیری - ۱۶۷  
 غلام عباس - ۱۷۰  
 سراج الدین ظفر - ۱۷۶  
 نہال سیو ہاروی - ۱۷۸

<

ڈاکٹر شید جہاں - ۱۸۰

میر حسن عسکری - ۱۸۳

سلیم احمد - ۱۸۹

میجد لاہوری - ۱۹۲

ابن انسا - ۱۹۵

طفیل احمد جمالی - ۱۹۹

ابراهیم جلیس - ۲۰۳

آغا غلشن کاشمیری - ۲۰۰

خواجہ معین الدین - ۲۱۲

(۴)

چوبہری خلیق الزمال - ۲۱۶

شیخ صادق حسن - ۲۲۱

مرزا عبدالقادر بیگ - ۲۲۸

(۵)

رفیق غزنوی - ۲۲۲

اسٹاد بیندوق خان - ۲۳۶

(۶)

اسٹاد لکھن خان - ۲۳۳

مولوی گنڈٹ - ۲۳۷

محچو خان شیرازی - ۲۵۱

موج گل دیوئے گل ہوتے میں ہوادوں  
کیا قلم جاتا ہے کر تو بھی چلا چاہے

## پروفسر عبید العزیز میمن

قامتی اختر میان جو ناگزیری اور داکٹر حمزا حسن کی صحبت میں پروفیسر عبید العزیز میمن کی کئی بارے زیارت ہوئی۔ اور بات زیارت کی صورت سے آئے ہیں ٹھہری۔ اس کی وجہ ایک تو یہ ہے کہ پروفیسر صاحب کے سامنے کوئی کیا بولے اور کیا سُخن کھوئے۔ لیں اتنا ہی غنیمت بھیں اور اس بات پر فخر کریں کہ ہم نے ان انکھوں سے پروفیسر میمن کو دیکھا ہے، اور ان کی یادیں سنی ہیں، اور ہمارے زمانے میں جو چیز بھیوں کا زمانہ ہے اور پروفیسر میمن ایسی قد آور شخصیت بھی گزوری ہے۔ پروفیسر عبید العزیز میمن سے میرا ایک واسطہ تو یہ ہے کہ ان کے صاحب زادے محمد محمود میمن پریز ریٹائل کا بھی اجھیں میرے استاد تھے اور دوسرا واسطہ یہ ہے کہ اجھیں میرے دوست دادو سینہ کے خالدان یہیں میمن صاحب کے اپنی صاحب۔ ادے کی شادی ہوئی تھی اس لحاظ سے پروفیسر میمن صاحب کی زیارت پر زیارت ہوئی رہی۔

غالب کو فارسی زبان پر بوجوہی تھا وہی پروفیسر صاحب عربی پر کہ سکتے ہیں۔ غالباً کا ایران سے اور ایوانوں سے کوئی تعلق ہتھیں تھا۔ اور اگر کچھ تھا تو اشعار کا تھا لیکن پروفیسر عبید العزیز میمن نے توہر عرب ملک میں عربی ادب کے بیٹھے بھی خزانے تھے، چنان ڈالکس تھے بڑی ادب کی تادریکا میں اپنے حافظہ میں محفوظ کر لی تھیں۔ پیران کا حافظہ:

تو دذا چھیر تو دے تشنہ صراحتے ساز

عربی زبان کے کسی شاعر کا ذکر چھیر دیکھیے اور پھر مجھے اڑام سے سُختے رہیتے۔ کوئی سوچوں کے لیے ہے۔ اور اب اس سوچوں سے مستحق جتنا کتابیں ہیں، ان کے نام، ان کے انتباہات اور ان کے جوابے سُختے جائیں۔ غرض کر علامہ عربی ادب کا چلتا پیرا کتب خانہ ہیں۔ جب عرب ملکوں کے ملکی و ادبی حلقوں میں پاکستان کا نام لیا جاتا ہے تو یہ پوچھا جاتا ہے کہ کیا یہ دہی پاکستان ہے جہاں پروفیسر میمن رہتے ہیں۔ پروفیسر میمن نے اپنی زندگی کا نیادہ حصہ علی گلہڑ مسلم روئیوں کی میں گزارا۔

محب اگری عبید اللہ قدسی نے اپنی کتاب "محاسیب یاؤہ" اور "نمودگر" میں علامہ میمن کے چند واقعات قلم بند کیے ہیں جو ہم یہاں لکھ رہے ہیں:

ایک روز سوہنے میں میرے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ کتاب الخلا کے اشعار حفظ کر رہے تھے، ڈاکٹر مفتوم علی (جو دھاکہ یونیورسٹی کے والٹس پانسلر اور جری کے پروفیسر تھے) آئے۔ اور میمن صاحب کو دیکھ کر کہا۔ آما مولینا آپ سے خوب ملاقات ہوتی۔ میں ایک بات آپ سے پوچھنا چاہتا ہوں۔ یہ کہہ کر بیٹھ گئے اور جری کے ایک شادر کے مقابلے پر سوال کیوں سوال کیا۔ مولینا نے جواب کے ساتھ بڑے محققانہ انداز میں پورا حامل، اشعار اور کتب جواب کے حوالے بیان کرنے شروع کیے۔ کچھ ہی ویوں بعد مفتوم علی صاحب نے گھری دیکھی اور کہا۔ اور ہو۔ مولینا خیال نہیں رہا۔ مجھے ایک جگہ جانا ہے۔ مولینا نے بلند آواز سے کہا۔ بیٹھ جاؤ مفتوم علی جب تم میں علم کا شوق نہیں ہے تو پھر سوال کیوں کیا تھا؟

۱۹۳۸ء کا واقعہ ہے، دہلی میں یہ صیغہ کی مشہور اور مشہل کافر فس ہوتی۔ اس کافر فس کے تین روز تک ابوس ہوتے۔ ہندوستان کے تمام مشاہیر نے مقابے پڑھے۔ اس کافر فس کے دفعہا مقرر بعد العزم نامے مجھے بڑھو کے ایک دو معاون کے بعد میمن صاحب کی تنقید سن کر لوگ بغلیں چانکنے لگئے۔ سر شاہ سیمیان نے ایک تو افاقت پر لیکھ دیا تھا جو اس وقت مطبوعہ تقیم ہو گیا تھا۔ اور ایک نشست میں ابن رشم پر مقابلہ پڑھا۔ شاہ صاحب نے لکھا تھا۔ اس کا نام ابن الحسین ہے جیسی صاحب نے پروردت کی کئی کتابوں کے گھر سے گھر سے حملے دے کر شاہ صاحب کی غلطیاں پکڑ لیں اور سر شاہ سیمیان سے کہا کہ آپ لوگ دو مردوں کی معلومات کے سہارے لکھتے ہیں اور ہمارا معاملہ اصل مافذے متعلق ہے۔

سید سیمیان ندوی صاحب اس اجلاس میں مخفی اس لیے شریک نہیں ہوئے کہ انہیں معلوم ہو گیا تھا کہ میمن صاحب ان کے مقابلے پر منقید کریں گے۔ کیوں کہ سیمیان ندوی صاحب نے ملامہ سیمیان کے خلاف ایک فضفوٹ معارف میں شایع کر دیا تھا۔

اور آخر میں قدسی صاحب نے سید احمد علی اور ملامہ سیمیان کی اس ملاقات کا ذکر کیا ہے جس میں "زوالِ اسلام" پر کتاب لمحنے کے سلسلے میں قدسی صاحب نے ملامہ سیمیان سے ان کا تعارف کرایا۔ اور اب اس ملاقات کا حال قدسی صاحب ہی کی زبانی میں ہے:

"مگر معمور ہے آپ کتاب لمحنے چاہتے ہیں؟ انہوں نے بواب دیا۔ "زوالِ اسلام" پر مولانا کی تیوری چڑھ گئی۔ کہا۔ "تمہارا زوال ہو گی تو اسلام کا زوال ہو گی۔ اسلام کا زوال کبھی ہوا ہے نہ ہو گا۔ لوگوں کا زوال ہوتا ہے۔ اسلام تو اسی طرح تباہ و دخشنال ہے۔ تم عمل نہیں کر دیجے، دوسرے عمل کریں گے۔ اسلام تو خدا کا دین ہے۔ اگر خدا موجود ہے تو اسلام بھی موجود ہے۔"

قدسی صاحب بیکھریں:

مولانا کی کتابیں ممالکِ عرب میں چھپی ہیں اور دہیں پڑھائی جاتی ہیں۔ سیدزادوں پروفیسر انھیں اپنی کتابیں شرفِ نظر سے گزد جانے کے لیے بھیجتے ہیں۔ داکٹر عبدالعزیز جب ۱۹۵۲ء میں امریکہ گئے اور فلپ ہٹی سے ملے تو انہوں نے کہا۔ میں پاکستان سے واقف ہوں۔ دہان ملامہ عبد العزیز میتم رہتے ہیں۔ اس سے مولانا کی علمی ثہرت کا اندازہ کر لیجیے:

پروفیسر عبد العزیز میمن کی طراس وقت، ۱۸۸۸ء سال کے لگ بھگ ہے۔ وہ ۱۸۸۸ء میں پیدا ہوئے۔ ولیم راج کوٹ کا اٹھیا در ہے۔ یہاں لخنوں سے ایک عالم فاضل آئے تھے۔ نام ان کا مولینا عبد المنان تھا۔ راج کوٹ میں ان کی تجسسیں ہوتی تھیں جن میں سین مسیم صاحب کے والد حاجی عبد الحکیم جرجوم بھی شرکت کیا کرتے تھے وہ مولینا کی ملیت سے اتنے متاثر ہوئے کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ سے یہ ہدایہ کی کہ ان کے ہاں جو پہلی اولاد فریڈہ پسیدا ہو گی اُسے وہ عربی زبان کا عالم فاضل بنائیں گے۔ چنانچہ ۱۸۸۸ء میں حاجی عبد الحکیم صاحب کی گوندیل میں شادی ہوئی اور اُسی سال کے آخری ہفتہ میں مولینا عبد العزیز میمن پیدا ہوئے۔ کچھ دنوں جو ناگزیر نے ہبابت درس میں تعلیم پائی۔ ۱۹۰۱ء میں دلی گھر اور پچالہ جیش خان میں سیدندزیہ حسینی محدث دہلوی سے فارسی، عربی، صرف و نثر، تفسیر و حدیث کا درس لیا۔ اور ۱۹۰۸ء میں امر وہہ آئے۔ مولانا محمد قاسم ناظروی کے شاگرد رشید احمد حسینی مرحوم سے استفادہ کیا اور رام پور کے مدرسہ عالیہ میں ۱۷ برس تک مدرسی مصروفات اور فارسی اور عربی میں تعلیم پائی۔ ۱۹۱۱ء میں پنجاب سے منشی فاضل کا امتحان پاس کیا اور پنجاب یونیورسٹی میں فرست پوزیشن حاصل کی۔ اس طرزے میں موبوی فاضل کے طلبہ کو عربی پڑھاتے رہے اور پھر ۱۹۱۳ء میں اسی یونیورسٹی سے موبوی فاضل کا امتحان پاس کیا۔ اور پھر یونیورسٹی میں اول آئے۔ اور چالیس برس تک کوئی طالب علم اتنے نمبر اور یہ پوزیشن حاصل نہ کر سکا۔ ۱۹۱۴ء میں میرزا تک انگریزی ٹیکسی، اور ۱۹۱۳ء میں ایڈورڈ کالج پشاور میں فارسی کے لیکھرا اور مفرد ہوئے اور ۱۹۲۰ء میں اور ۱۹۲۱ء میں فارسی اور عربی پڑھانے لگے۔ اس عرصہ میں علامہ میتم نے عربی نصاب کے ترجیح کیے اور ان کی تحریکی تھیں اور اس دہر سے ان کی شہرت سارے تک میں پھیل گئی۔ ۱۹۲۵ء میں دکنی گئے اور دہان نواب خاد الملک سید حسین بلگرامی کو عربی میں ایک قصیدہ سنایا۔ جو نواب صاحب کو بہت پسند آیا، اور انہوں نے بہت تعریف کی اور یہ کہ میں نے اتنی فیض عربی کہیں ہیں دیکھی۔ نواب صدر یار جنگ نواب حسین ارجمند فان میر وانی نے علامہ میتم کو مجبور کیا کہ وہ علی گزار یونیورسٹی کے شعبہ عربی سے منسلک ہو جائیں۔

علامہ نے فرمایا کہ وہ دیڑھ سے کم درجے کا مہذہ قبول ہیں کریں گے۔ چنانچہ وہ علی گزار مسلم یونیورسٹی میں ۱۹۲۵ء نومبر میں دیڑھ مقرر ہوئے۔ علی گزار میں شعبہ عربی میں انگریز پروفیسر ہوا کرتے تھے۔ علامہ کی قابلیت اور اس طرزے میں ان کا کام دیکھ کر انھیں پروفیسر بنا نے کا سوال اٹھایا گیا۔ کچھ

لوگ رہایت پڑھئے رہے۔ خود افگریزیوں نے یہ کہا کہ علامہ میمن کے ہوتے ہوئے کسی انگریز کو پروفیسر بننا  
نمافت ہے۔ پروفیسری کے ہندوں کے لیے مقابلہ ہوا اور علامہ میمن کے سامنے کوئی محظی نہ سکا۔ اور علامہ  
عرب کے پروفیسر کے ہندوں کے پروفارزی کے لئے۔ اکتوبر ۱۹۵۴ء کو علامہ ریٹائر ہوئے۔ اپنے بچوں سے ملاقات  
کرنے کے لیے پاکستان آئے۔ یہاں ڈاکٹر ممتاز حسن، ڈاکٹر عبدالوہاب عظام اور علامہ میمن کے شاگرد  
دشید جاہب ڈاکٹر بنی بخش بوجہ نے، بجا جل سندھ یونیورسٹی میں والنس پائلر میں ان پر زور ڈالا کہ وہ یہاں  
رہ جائیں۔ پروفیسر صاحب کے ہاتھوں سنٹرل انٹی ٹیوٹ آف اسلامک ریسرچ کا قیام عمل میں آیا۔ پھر  
کراچی یونیورسٹی میں شعبیہ عربی میں پروفیسر کی خلیلیت سے کام کرتے رہے اور اس طرح اعزازی طور پر  
انٹی ٹیوٹ میں بھی کام کرتے رہے۔ پھر پروفیسر حمید احمد خاں کے اصرار پر ۱۹۶۵ء میں پنجاب یونیورسٹی  
میں پروفیسر رہے۔

علامہ میمن یہ فرماتے ہیں کہ عربی گیرتے انہیں الجھن ہوئی تھی لیکن ڈپٹی نذیر احمد نے اسے اس  
طرح پڑھایا کہ یہ ان کے لیے بہت آسان ہو گئی۔ ڈپٹی صاحب اپنے شاگرد کی تابیت پر فخر کرتے تھے۔  
اوہ یہ سبق پڑھتے تھے اور جو دوسرے سنتے تھے۔

علامہ میمن تجمع اعلیٰ العرب (عرب اکادمی) دمشق کے قدیم ترین رکن ہیں اور اس ادارے کے  
رہائے میں علامہ کے بے شمار مصنایں شائع ہو چکے ہیں۔ علامہ میمن کے تحریکی پاہلی رب کو فخر ہے۔ ان  
کی قدر اپنے ملک میں اتنی ہنیں ہوئی جتنی عرب ملکوں میں ہوئی ہے۔ عرب ملکوں کے اوپار اور فضلاء ان  
سے مشورہ لیتے ہیں اور زبان اور معلومات کے اختیار سے انہیں اپنے مسووے دکھاتے ہیں۔ عرب زبانی  
میں علامہ کو جو تقدیر حاصل ہے، اس سے زیادہ ان کا مستقبل عربی زبان میں ایک محقق کا ہے۔ علامہ نے  
یوں تو بے شمار مضمون اور درجیوں کتابیں تھکی ہیں جو زیادہ تمصر میں شائع ہوئی ہیں۔ پروفیسر عبدالعزیز میمن  
کی ذندگی کا ایک اکارنا سر اُن کی کتاب ابو العلاء دماںیہ ہے جس سے پوری عرب دنیا ان سے دو شناس ہوئی۔  
اور عرب ملکوں کے علمی و ادبی حلقوں میں تہلکہ پچ گیا۔ پروفیسر صاحب کا دوسرا کارنامہ سمتِ الائی ہے، جو  
اوہ عرب کی انسائیکلو پیڈیا ہے اور دس برس کی محنتِ شاد کا نتیجہ ہے۔ اور بے شمار عرب ملکوں کا سفر  
اختیار کرنے کے بعد یہ کتاب تھکی گئی اور اجنبی عرب کا کوئی عالم اس سے یہ نیاز نہیں ہے۔

علامہ عبدالعزیز میمن کی دو اور تھانیت فی عرب دنیا میں بڑی شہرت حاصل کی، ان میں سے  
ایک کام الوحشیات ہے اور دوسری کا الشیخیات۔

حال ہی میں صوبہ سندھ کی حکومت نے غالباً ۲۵۸ روپے کا اتفاقیہ تقریبًا دو سال کے لیے پروفیسر  
عبدالعزیز میمن کی مددواری کی وجہ سے مقرر کیا ہے۔ ہم حکومت سندھ سے اور بالخصوص وفاقی حکومت کے  
ملکہ تعلیم سے یہ درخواست کی گئی کہ وہ پروفیسر علامہ میمن کی مددواری کی وجہ سے ہنیں بلکہ ان کی خدمات کے

اعتراف میں اُن کی اُس ضعیفی میں ان کو فاطر خواہ مالی امداد فراہم کرے۔

پروفیسر عبید العزیز میں کچھ مسمی سوسائٹی کے ایک لوٹے پھوٹے بچکے میں تہس قروکش ہیں۔ اُن کی اہلیہ سخت طیلیں اور دو اپنے صاحبزادے محمد محمود مسیح کے ہان جید آباد میں رہتی ہیں۔

پروفیسر صاحب بعض آنکھیں کچھ اپنی صاحبزادے اپنے متفقین کے یہاں چلتے جاتے ہیں اور دوپہر کو اپنے گھر واپس آتے ہیں۔ شستہ کے بہت شوقیں ہیں۔ دن بھر و پڑھتے ہیں اور تحقیر پیتے ہیں۔ ڈاکٹر نجی بخش بلوچ، والیں پانسلر سندھ یونیورسٹی اور جامنہ کراچی کے شعبہ عربی کے صدر پروفیسر ڈاکٹر خورشید اُن کے شاگرد ہیں اور اُن پر ملاصرہ کو بُدا ناز ہے اور وہ انہیں اپنی اولاد سے زیادہ پاہتے ہیں اور اُن کی تعریف کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ علامہ سعیین کو حق دکستی عطا فرمائے اور ہمیں یہ توفیق دے کہ ہم اُن کی جتنی بھی خدمت کر سکتے ہیں، گئیں۔ علامہ سعیین ایسی شخصیتیں صدیوں کے بعد پیدا ہوتی ہیں۔<sup>۱۴</sup>

لہ یہ حضور علامہ سعیین کی زندگی میں بھاگیا تھا۔

## سید عطاء اللہ شاہ بخاری

عالم باعمل، در دلیش خدا منست، بے باک، نادر، ادایمیں قلندرانہ، جلالی سکندرانہ، بار عرب  
پھرہ، رنگ پسید سرخی مائل، آنکھوں میں جلال، پھرے پہ جمال، لاشنا قد، دُھرا بدنا، سرورہ  
پئے، گھنی دارِ حی، بالوں پر جہندی لگاتے تھے۔ ان کی آواز میں بھیلی کی کڑک اور بادلوں کی گرج  
تھی۔ میسا سیاہ کرتا، پاؤں میں چپٹل — یہ متھے سید عطاء اللہ شاہ بخاری، جن کے پارے  
بین مولانا ظفر علی خان نے یہ شعر کہا تھا:

کافوں میں گونجتے ہیں بخاری کے ذمہ  
لبیل چہک رہا ہے دیاضن رسول ۲ میں

آدمی عمر جیل میں گزار دی۔ فتنہ لگی حکومت ان کے نام سے کانپ جاتی۔ جس شہر میں جاتے  
تو بت پہ بھٹ پڑتی اور نقاچی یہ اعلان کرتا کہ آج فلاں سجدہ یا فلاں باعث میں امیر شریعت حضرت  
مولانا سید عطاء اللہ شاہ بخاری تقریر کوئی گے تو لوگ جو حق در جوق جلسہ گاہ میں اس طرح پہنچتے،  
جیسے عبید کی نماز پڑھنے جا رہے ہیں۔ کیا بچتے، کیا جوان، کیا بوڑھے اور کیا عورتیں، نامہ دنگر  
غمتو قِ خدا نظر آتی۔ شاہ جی نمازِ عشراء کے بعد اپنی تقریر شروع کرتے۔ لاڈ پسیکر اور ماں کوفون کا  
روائع ہنپیں تھا۔ اس زمانے کے متعددوں کے مگرے میں لاڈ پسیکر ہوتا تھا۔ ان کی آواز ایک مجھے سے  
دفترے مجھے میں پہنچتی تھی۔ اور شاہ جی کی آواز تو میلوں پہنچتی۔ شاہ جی نہ جانتے کیا سحر کرتے کہ  
جب وہ بولتے تھے تو لوگوں کو سانپ سونگد جاتا۔ کسی کو پہلو بولنے کا موقع نہ ملت۔ لب بند  
ہو جاتے۔ ہنسانے پر آتے تو جمیع کشت زہران بن جاتا اور مولا نے پر آتے تو خود بھی روتے  
اور دوسروں کو بھی رُلاتے۔ گریبان آنسوؤں سے بھیگ جاتے اور جب صبح کی اذان ہوتی تو  
لوگوں کو معلوم ہوتا کہ وقت کہاں سے کہاں پہنچ گیا ہے۔

شاہ جی سے الچہ سادی ذندگی چلی میں گزاری تھی پیکن جب وہ تقریر کرتے تو ان کی زبان سے  
یہ معلوم ہنپیں ہوتا کہ وہ کہاں کے ہیں۔ بالائیہ جب تقریر کرتے کرتے وہ پنجابی بولنے لگتے تو یہ معلوم

ہوتا کہ وہ سنجابی ہیں۔ تلاوت اس طرح کرتے کہ جسم کے دو نگئے کھڑے ہو جاتے۔ یوں لگت کہ جیسے خود فرستہ آہ بول رہا ہے۔ جب مخفوی مودوی قدم سے پڑھتے تو لوگوں کو وجد آ جاتا۔ بات یہ ہے کہ ان کی ہربات ان کے دل کی گہرائی سے نکلتی تھی۔ تقریر کے دورانِ کبھی کبھی لطیفہ بھی سناتے شاہ جی کا ہاتھِ مجمع کی خپل پر رہتا۔ جب دو یہ دیکھتے کہ باتِ ذرا بی بہرہ ہو رہی ہے تو وہ ہنسانے لگتے اور پھر اپنی بات پوچھاتے۔ فوجِ خطابت تو شاہ جی پر ختم ہو گیا تھا۔ ان کا حافظہ ایسا تھا کہ اردو، فارسی اور عربی کے ہزاروں اشعارِ انھیں یاد کرتے۔ وہ اپنی تقریرِ دن میں سیاست کے ایسے نکتے اور ایسے پہلوں کا لئے کہ لوگ ہیران رہ جاتے۔

اس زمانے میں بھی سیاست دنوں نے بہت کھایا کیا تھا لیکن شاہ جی کی یہ حالت تھی کہ کپڑوں کا ایک جوڑا دھوتے تو دوسرا پہنچتے۔ وہ اپنے سارے کام اپنے ہاتھ سے کرتے تھے۔ صردی کے موسم میں بھی نے انھیں اپنی گذری سیستے دیکھا ہے۔ وہ پڑسے دیافت دار تھے۔ وہ بھوکھتے کر دکھاتے۔ ان لوگوں کے پاس نہ پستول تھا اور نہ بندوق تھی۔ ان کے ہتھیار ان کی سچائی تھی، ان کا کروار تھا اور ان کی پرہیزِ زبان تھی۔ وہ اپنی تقریرِ دن سے توپوں کے سُنہدہ کیل دیتے۔ ساری زندگی جیل میں کافی۔ مسجدِ شہید گنج کے اہم دام سے شاہ جی اور مولانا ناصر علی خان میں انہیں ہو گئی تھی۔ دنوں ایک دوسرے پر حصے کرتے لیکن ایک دوسرے کا احترام بھی کرتے۔ شاہ جی کے پارے میں جہاں مولانا ناصر علی خان نے یہ کہا تھا کہ:

کاؤں میں گوئختہ ہیں بخاری کے ذمہ  
بکیل پہنچ رہا ہے ریاضی رسول میں

تو جب شہید گنج کا مسئلہ کھڑا ہوا اور مودنا اسداریوں کے غلاف ہو گئے تو مولانا نے شاہ جی کے پالے میں یہ بھی فرمایا:

اک مغل پری دو کی شریعت فیگنی نے  
کل دات کھلا مر سے تقویٰ کا ددا لا

ایک مرتبہ میرے گھر کے سامنے شاہ جی تقریر کرنے کی خپل سے آئے۔ جیسے کے منتظر نے مجھ سے کہا کہ شاہ جی تقریر کرنے سے پہلے تھارے یہاں آگر پیشیں گے۔ میں نے کہا کہ شاہید اس بات پر مولانا ناصر علی خان صاحبِ مجھ سے خفا ہو جائیں۔ لوگوں نے یہ بات شاہ جی کو بتائی۔ تو وہ ہنس کر خاموش ہو گئے لیکن جب اس بات کا حلم مولانا ناصر علی خان کو ہوا تو وہ بہت خاہ ہوئے۔ اور کہا کہ شاہ جی تھارے لیے قابل احترام ہیں۔ ویسے میں بھی ان کا احترام کرتا ہوں اب تم جاؤ اور شاہ جی سے ملاقاتی مانگو۔ اور جب میں شاہ جی کی خدمت میں حاضر ہوا اور ان

ان سے معافی مانگنے لگا تو میری آنکھوں سے انسو جاری ہو گئے۔ شاہجی نے میرے صرپر ہاتھ رکھا۔ اور میرے لیے دعا کی اور فرمایا۔ مم تم سے خفا ہنیں ہوں۔ ایسی باتیں تو ہوتی ہی رہتی ہیں۔ شاہجی کی من ہونی شخصیت جب بھی یاد آتی ہے تو اُس کے ساتھ ساتھ جو شش صاحب کا یہ شرسی یاد آ جاتا ہے :

امبر سے تو آندھی، پھر سے تو طوفان  
چکنے تو غنچہ، رفے تو شبہم

میں شاہجی کا نیاز صندھا۔ اکٹھان کی صحبت میں اٹھنے بیٹھنے کا موقع ملا اور ان کی بذلہ سنبھو اور حاضر جوابی سے لطف اندوڑ ہوتا اور پھر جب کبھی ہمارے پہلے شبی گیگا اہٹا ہوتا تو میں شاہجی کو اپنے ساتھ لے آتا۔ کبھی کبھی شاہجی بھی ہمیں ٹلوایتے۔ شاہجی بہت خوش خوارک تھے۔

شاہجی کی آدمی سے زیادہ زندگی جیلوں میں کٹی۔ وہ جس تحریک میں شامل ہو جلتے تو بڑی دلکشی سے اس کے لیے کام کرتے۔ وہ پارٹیاں ہمیں پرداختے تھے بلکہ اپنی پارٹی کو ڈھپ پرے آتے تھے۔ احمدی بھتے کی وجہ سے ان کی بڑی مخالفت ہوتی۔ لیکن شاہجی مرتے دم تک احصار میں شامل رہے۔ شاہجی میں استقلال بھی تھا اور استقامت بھی۔ وہ مصلحتوں کے آدمی ہنیں تھے۔ وہ بڑے صاف، پچھے اور کمرے انسان تھے۔ اور ایمان کی بات یہ ہے کہ وہ مسلمانوں کے دل کی دھڑکن بھی تھے اور آئے وقت میں ان کا سب سے مضبوط اور قابلِ استفادہ سہارا بھی تھے۔ وہ خطیب تھے، ادیب ہنیں تھے۔ لیکن جب وہ تقریر کرتے تو یون گناہ کر جیسے ادب اور شاعری ان کی شخصیت اور خطابت میں مکمل مل گئی ہے، وہ تقریر پڑے پڑے ادیب اور شاعران کا مخدود بیکھتے رہ جاتے۔

اللہ تعالیٰ شاہجی کی روح پر اپنی رحمتیں نازل فرمائے (آیہ) ہم بھی کیسے بد نسب اور احسان فراموش ہیں کہ اتنے بڑے جادو دیباں اور صرف دشمن خطیب کو بجلاء بیٹھے جس کی ساری زندگی قوم کی خاطر بڑی سے بڑی قربانی دینے میں کٹ گئی۔ مولانا تلفر علی فان اور شاہجی کا آخری زمانہ قابلِ عبرت ہے۔ مولانا تو مغلوب ہو گئے تھے لیکن شاہجی کو گرد و پیش کے عالات اور قوم کی بیعتی نے مغلوب کر دیا تھا۔

# مولوی محمد امین

اگر ہم مولوی صاحب، تابعین اور تبع تابعین کے دور کے بہت بعد پیدا ہوئے۔ لیکن ان تک دیکھات بزرگوں کے حالات کتابوں میں پڑھ کر اور مولوی صاحب کو دیکھ کر یوں لگتا ہے کہ جیسے مولوی صاحب انہی میں سے ہیں۔ وہی صبر و تحمل۔ وہی عاجزی۔ وہی انکسار۔ وہی شان قلندری۔ وہی جلال۔ وہی جمال۔ وہی سادہ زندگی اور حصول اچل جلال۔ وہی خود کلیفیں اٹھانا اور دوسروں کا چھلا چاہنا، اور ضرورت مندوں کی صرزوریں پوری کرنا۔

قدموں میں ڈھیر اشتر فیون کا لگتا ہوا  
اور نیجی دن سے بیٹ پہ پھر بندھا ہوا  
ہیں دوسروں کے داسٹلے سیم دزد دگر  
اپنایہ مل ہے کہ ہے چولما بجھا ہوا

مولوی صاحب نے ابتدائی تعلیمِ رواق کے مطابق آج سے تقریباً نو تھے سال پہلے دلی کی جامع مسجد میں حاصل کی اور پھر خیر آبادی مکتب فکر کے ایک بزرگ محمد اسحاق صاحب سے تغیر و حدیث و فقہ اور علم الکلام کا درسی یا مطریقت میں قدم رکھا تو دل کا کنوں روشن ہو گیا۔ اب جو کلام پاک کا مطالعہ کرنے لگے تو یوں لگا کہ جیسے اب استاد کوئی اور ہے۔ حرف و لفظ میں روشنی پھیل نہ معنی دیسخ سے دیسخ تر ہوتے گئے۔ جب یوں کلام پاک کا مطالعہ کر چکے تو دل میں آئی کہ اس نوہ کو عالم کی جانبے تاکہ ملتِ اسلامیہ کے ذہنوں پر حروف وال الفاظ اور مطالب و معافی کے جو پڑے پڑے ہوئے ہیں، وہ آنحضرت جامیں۔

کلام پاک کے مطالعے سے کچھ لوگوں پر شریعت کی راہیں روشنی ہوتی ہیں اور کچھ لوگوں پر طریقت کی۔ بہت کم لوگ ایسے ہیں جن پر یہ دونوں راستے بیک وقت روشنی ہو جاتے ہیں۔ مولوی صاحب ان تک دیکھات بزرگوں میں سے تھے جن پر دونوں راستے روشن تھے۔ مولوی صاحب علم منطق اور علم کلام میں اپنا نامی نہیں رکھتے تھے۔ یوں قانون کا تعلق خیر آبادی مدرسہ فکر سے نہ ہا بلکہ تحریک

علم کے بعد انہوں نے اپنی فکر کا ایک تیار اسٹرے مکال بیا۔ ان کا انداز فکر ایک حد تک فخر رازی وہ سے مشابہ تھا۔ مولوی صاحب کی اساسی فکر قرآنی تکمیل تھی۔ وہ سامنہ پرسن تک اس کا مرطاب کرتے رہے۔ کوئی تفسیر ایسا نہیں بھتی جو ان کی نظر سے نگزرا ہو۔ یادداشت ایسی بھتی کہ اگر کسی آیت کی تفسیر بیان کرتے لگتے تو کوئی مفسر ایسا نہیں جس کی رائے، طالب و معنی کا مولوی صاحب حوالہ نہ دیں۔ اور منطقی انداز سے اس پر بوجو و فوجو نہ کریں۔ مولوی صاحب اپنے نہد میں امام المتكلّمین تھے، اور اعلیٰ پائے کے مفتخر بھی۔ مولوی صاحب اکثر فرمایا کرتے تھے کہ میں نے اپنی نہدگی کا بڑا حصہ دوسرا علوم کے حصول میں خانجہ کیا۔ جس کا مجھے بڑا دکھ ہے۔ اگریں کلام پاک ہی کا مرطاب کرتا رہتا تو مجھے سارے علوم میں مل جاتے کہ یہ کتاب ساری گتوں پر بھاری اور اس کا علم سارے علوم کا سرچشمہ ہے۔ اس کے مرطاب سے دل روشن ہو جاتا ہے اور کائنات کے اسرار فغم اصل سامنے آ جاتے ہیں۔ وہ پر دے جو خالق و مخلوق کے درمیان حائل ہیں، بصیرت قرآن سے کھلتے لگتے ہیں۔ ایک صاحب نے پوچھا کہ آپ کے خیال میں مسلمانوں کے اختلاط کا باعث کیا ہے۔ مولوی صاحب نے فرمایا۔ "جب سے مسلمانوں نے تقید پر اتفاق دا تحداد کیا اور نہ فرقہ فی القرآن یہ ہٹ لگئے، وہ ذہنی انتشار کا شکار ہوئے بھر گئے۔"

### بہ بند صوفی د ملا ابیری

### حیات اذ حکمت قرآن نہ گیری

سامنہ پرسنک وہ کلام پاک کا درس دیتے رہے۔ اللہ کا انداز خطیباہ نہ تھا بلکہ مکتب کے استادوں ایسا تھا۔ مولوی صاحب ایک آیت لیتے اور کئی دن اس آیت کے سمجھانے میں گزر جاتے۔ اس آیت کے باہرے میں مفسرین نے جو کچھ کہا ہوتا، وہ بھی بتاتے جاتے۔ کچھ کسی فستر سے اتفاق کرتے اور کچھ کسی مفسر کی رائے کو دو کر دیتے۔ مولوی صاحب مشکل سے مشکل مقامات سے بڑی آسمانی سے اپنے سنتے والوں کو اپنے ساتھ لے کر گزد جاتے۔ مولوی صاحب کی صحبت میں بیٹھنے والے ایک شخص نے بتایا کہ مولوی صاحب سے تفسیر منٹے کے بعد یوں لئتے ہے کہ جیسی ہے یہ آیت اپنا مطلب خود کھولتی چلی جا رہی ہے۔ اگر آپ کی سمجھ میں ان کی بات نہ ائے تو وہ آپ کو پھر سمجھائیں گے۔ اگر آپ کبھی بات پر اعتراض کریں گے تو وہ آپ کی تشقی کریں گے۔ سب سے بڑی بات جو میں نے محسوس کی، وہ یہ تھی کہ جو لوگ دین سے ناپذیر ہیں اور دین پر احترامن کرتے ہیں اور عیسائی ششتریوں اور پیغمبرین کا جن پر اڑ رہا تھا ہے اور مولوی صاحب کی دو چار صحیقوں میں بیٹھ کر گلہ پڑو کر اٹھا کرتے تھے۔ مولوی صاحب ایسے لوگوں کو منطقی انداز سے عقلی دلائی و پڑاہیں اور قریب کی باتیں بتا کر قائل کیا کرتے تھے۔ اس کا انداز بیان اور

ان کا طرزِ استدلالی دین داروں سے زیادہ بے دینوں کے لیے سُود منہ تھا۔ مولوی صاحب چھپے  
چھوٹے مسائلِ طیفون اور مزاجیہ انداز سے حل کر دیا کرتے تھے۔

ایک صاحب نے پوچھا کہ حضرت! اسلام علیکم کہنا پاہیئے یا سلام علیک۔ مولوی صاحب  
نے کہا۔ بھائی میں کیا عرض کروں۔ علماء حضرات خفا ہو جائیں گے۔ جس کو سمجھ دو کہ کلام پاک میں بلکہ  
سلام علیک آیا ہے اور صرف دو یا تین جملے اسلام علیکم آیا ہے۔

ایک شخص نے کہا کہ حسنور رحیم سلام کھڑے ہو کر بھیجا جائے یا بیٹھ کر۔ مولوی صاحب نے  
کہا۔ "نمازِ بن اللہ تعالیٰ کی شناکھر سے ہو کر کرتے ہو تو میلادِ مژریت میں حسنور رحیم سلام بھی کھڑے  
ہو کر بھیجو۔"

ایک صاحب نے کہا کہ ایک طوالعتِ میلاد کر داتی ہے اور ایک مولوی صاحب بھی اس  
میں شرکت کرتے ہیں۔ مولوی صاحب نے کہا۔ کیا جنگ مولوی صاحب کی نجات اسی سے ہو جائے۔  
اللہ اللہ! بگن ہوں میں ملوث ہوتے ہوئے بھی وہ حسنور رحیم کو یاد رکھتی ہے۔ کیا جنگ کہ کب اس پر نظر کرم  
ہو جائے۔ اور یہ کہتے ہوئے مولوی صاحب کی آنکھیں بھیگ گئیں۔

ایک مرتبہ میں نے مولوی صاحب سے کہا۔ "مولوی صاحب۔ آپ جب کلام پاک کی تفسیر  
کرتے ہیں تو آپ کو اتنی باتیں اور اتنے ہوا لے کیسے یاد رہ جاتے ہیں۔" فرمایا۔ "میں۔ یہ تو خود میری  
سمجھ میں بھی آج تک نہیں آیا۔ بات یہ ہے کہ ہم کیا اور ہمارا علم کیا۔ یہ جو کچھ ہوتا ہے اُدھر سے ہوتا  
ہے۔ مولا کا کرم ہے۔ کوئی کہدا تا ہے تو کوئی کہتا ہے۔"

مولوی صاحب دو ہر سے ڈیل کے گدمی تھے۔ میانہ قد اور مونے سستے پکڑے کا کرتا اور اسی  
کی شکوہ اور پہنچا کرتے تھے تپیسر لے بٹن لکھنے ہوئے۔ سر پر کپڑے کی ٹوپی۔ بڑی بڑی روشن آنکھیں۔ سفیر  
دار جسی، بیسیں کتری ہوئیں۔ پاؤں میر جپیک۔ باختہ میں چھتری پیاں بہت کھاتے تھے۔ اور اگالوں مانند  
پڑا رہتا تھا۔

یوں تو مولوی صاحب کے چاہئے والے بہت سے تھے۔ لیکن کراچی میں ان کے سب سے قریب  
میرے عزیز بزرگ اور دوستِ طیفِ محمد تھے اور اسدِ عراقِ مرحوم کے پھوٹے بھائی اسلام صاحب۔  
عیین محمد سعید صاحب بھی مولوی صاحب کا بڑا احترام کرتے تھے۔ مولوی صاحب کسی کے لئے کہا  
نہیں کھایا کرتے تھے۔ ان کے نیاز منہ دل نے بہت کوشش کی کہ کسی دن مولوی صاحب ان کے  
سامنے لکھانا لکھا لیں لیکن مولوی صاحب ناکام دیا کرتے تھے۔

طیف صاحب سے وہ دل کنوں کر باتیں کیا کرتے تھے۔ طیف صاحب بھی خوب ہیں۔

مولوی صاحب الی پر فرقیتہ تو مولوی عبد اللہ نیازی ان کے دل دادہ جسپ مولوی صاحب مج

کی غرض سے روانہ ہو رہے تھے تو الحبیف صاحب نے کہا۔ "جب آپ سرکار مکے دربار میں پہنچیں تو اس حاجز کا سلام عرض کر دیجیے گا۔" مولوی صاحب نے آنچھیں بت دیں اور کہا، "الحیف صاحب! ہم نے حصہ کی خدمت میں آپ کا سلام پہنچا دیا۔"

مولوی صاحب نے پہلی مرتبہ ایسا کیا، ورنہ وہبے پناہ احتیاط برداشتے تھے۔ ایک مرتبہ میں دُور بیٹھا تھا۔ مجھے مضمحل دیکھتا تو اپنے پاس بُلایا اور ایک ذلیقہ پیایا اور یہ فرمایا۔ اسے پڑھتے رہا کہ وہ

سلاواحدی صاحب اللہ بخش، بڑی خوبیوں کے مالک تھے۔ بُٹے بُٹے بزرگوں کی انگلیں دیکھیں۔ ایک مرتبہ میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا اور مولوی محمد ایوب صاحب کا ذکر چھڑ گیا تو فرمائے گئے۔ "میں خواہد صاحب (خواجہ حسن نظاری) کا مرید ہوں۔ وہ طریقت میں میرے استاد ہیں۔ لیکن شریعت میں میرے استاد مولوی محمد ایوب صاحب ہیں۔ میں نے ایسا عالم بے بدال اور ایسا عالم باعمل اپنی زندگی میں نہیں دیکھا۔" فرمایا۔ مولوی صاحب دہلی میں پرانی سازیوں کا کاروبار کی کرتے تھے۔ اگر کوئی مزدور ملن گیا تو اُس سے یہ بوجھ اٹھوایا۔ اگر نہ ملا تو بلا تخلف خود اُس کر چل دیے۔ انہیں اس بات کا بھی خیال نہ آتا کہ لوگ کیا کہیں چھے کہ اتنا بڑا عالم گھٹکا نہ ہے پر لاد سے چلا چاہرہ ہے۔"

کبھی یہ ہوتا کہ ان کی سمجھ میں کوئی مشکلہ اور اس کا حل آتا تو وہ ماذیوں کا یہ گھٹکہ سڑک کے کنارے چھوڑ کر وائدی صاحب کے میہان پلے آتے۔ اور انہیں یہ سُندا اور اس کا حل بناتے اور پھر پلے جاتے۔ وائدی صاحب اور حکیم محمد سعید صاحب کے باردار بزرگ حکیم عبدالحیید صاحب میں یہ طے پایا کہ کسی دن مولوی صاحب کے ساتھ کھانا کھایا جائے۔ مولوی صاحب حکیم صاحب کے ہاں ہفتہ میں ایک مرتبہ درس دیا کرتے تھے۔ بات یوں شروع ہوتی کہ وائدی صاحب نے پوچھا، کہ حضرت ہم نے یہ کہا ہے کہ آپ قورمہ بہت اچھا پکلتے ہیں۔ مولوی صاحب نے فسخ لکھوا۔ دوسرے دن سارا سامان آگیا اور مولوی صاحب نے دو گھنٹے میں قورمہ پکا دیا۔ اور اجازت چاہی۔ حکیم صاحب اور وائدی صاحب جیران رہ گئے۔ وائدی صاحب نے کہا۔ "یہ قورمہ آپ نے کس کے لیے پکایا ہے؟" فرمایا۔ آپ کی فرماںش پر آپ کے لیے پکایا ہے۔ "غرض کیا؟" کیا آپ ہمارے ساتھ نہیں کھائیں گے؟" فرمایا۔ "بھی بات یہ ہے کہ میرا مہول ہے کہ میں اپنے گھر میں مغرب کی نماز پڑو کر اپنے بیوی بچپوں کے ساتھ کھانا کھایا کرتا ہوں۔ آپ مجھے مجبوڑہ نہ کریں۔ میرے مہول میں فرق آپ ہے گا۔" اور مولوی صاحب رُختست ہو گئے۔

کراچی میں ایک صوفی صاحب ہیں۔ اللہ والے، روضن ضمیر مولوی صاحب کے وصال سے پچھے دنوں پہنچے وہ بیے حد پریشان تھے۔ میں ان کا نام نہیں تباہ کا (مجھے ایسا زمان نہیں ہے) مجید میرے پناہ کرم فرشتے ہیں۔ اور میرے دوست حاجی محمد صدیق صاحب کے بہاں الگز ان سے ملاقات ہووا کرتی تھی۔ میں نے صوفی صاحب سے ان کی پریشانی کی وجہ پوچھی تو کہتے تھے۔ بر صدیق کے ایک اور عظیم عالم دین اور درویش خدا مسٹر خصوصت ہو رہے ہیں۔ دلی میں عبد الداہم نیازی کی دفاتر ہو گئی ہے اور ادھر پاکستان میں محمد ایوب صاحب کو بلااد آگئی۔ فرمایا۔ محل صبح مولوی محمد ایوب میرے پاس آئے تھے۔ اور کہتے تھے کہ صوفی صاحب صوت برق تھے اور یہ زندگی میں اللہ کا سب سے بڑا العام ہے۔ میرے ذمے پچھے فرانض ہیں، پچھے دو گوں کا حق ہے۔ میں ان سے فارغ ہونا چاہتا ہوں۔ لیکن سوت کافرشتہ دو دن سے میرے ساتھی آگر کھڑا ہو رہا ہے۔ آپ دعا کیجیے کہ فی الحال وہ سخت نہ آئے۔ دو چار دن کی بات اور ہے۔ اور یہ کہہ کہ صوفی صاحب کی انکھوں سے آنسو جہہ نکلے۔ مولوی محمد ایوب صاحب کا فلیٹ بہت بلندی پر تھا۔ وہ بسیار اور ضعیف تھے۔ ان کے پیاروں پر سو جن آگئی تھی۔ داکٹر انہیں سپریچیوں پر چڑھنے سے منع کرتے تھے لیکن وہ آخر وقت تک اپنے روزمرہ کے مشاصل میں مصروف رہے۔ دو روزاہنہ دویں پیغمبل جاتے اور اپنی پسند کا گوشہ لاتے۔ سو دا سلف خریدتے۔ پھر اپنی دکان پر آتے۔ دکان ہندو بیگ اور سوت کیس کی تھی۔ پھر قریب کی مسجد میں نماز پڑھاتے۔ مگر آتے، کھانا کھاتے اور کلام پاک کی تفسیر لکھنا شروع کر دیتے۔ دکان سے صرف اتنا کما کر لاتے جتنے کی سزا دوت ہوتی۔ ہاں اگر ضرورت مندوں کی مدد کرنا ہوتی تو پچھے وقت اور لگائیتے۔ مولوی صاحب اپنے نص دوستوں سے قرض لے کر پیاووں، پہے روزگاروں اور محنتا جوں کی مدد کرتے اور قریب کی دالپسی کی جو تایخ مقرر کرتے، اس تایخ کو، خراء انہیں کسی اور سے قریب کیوں نہ لیتا پڑے، وعدے کے مطابق یہ رقم دالپس کر دیتے۔

---

## مولانا عبد السلام نیازی

جیکم نصیر میان کام طب کیا تھا، علم و ادب کا مرکز تھا۔ یہاں تامی گرامی ادیب اور شاعر بھی آئتے اور علمی و فضلا بھی۔ اس کی ایک وجہ تو یہ تھی کہ خود نصیر میان کا علمی و ادبی اور دینی ذوق اور میلان طبع اور پھر یہ کہ نصیر میان علامۃ الحند حضرت مولانا صعین الدین کے بھتیجے، اور صحیح معنوں میں ان کی علمی و ادبی میراث کے دارث ہیں۔ اگرچہ حضرت مولانا کے بھائی نصیر میان کے والدگرامی شفاء الملک جیکم نظام الدین صاحب اور نصیر میان کے چھاپیار سے میان صاحب جن کا اصلی نام مجھے اس وقت یاد نہیں آ رہا ہے، بقیدِ حیات تھے۔ (ان دونوں بھائیوں کا آگے پیچھے کرچی میں انتقال ہوا) ... یوں تو پیار سے میان بھی بڑے قابل انسان تھے بلکہ ان کی طبیعت میں لا ایالت پن تھا۔ البته نصیر میان بڑے رکھ رکھاڑ کے آدمی اور علم دوست ہیں۔ ایسے یادگار زمانہ ہوگ اب ہمارے معاشرے میں کتنے دہائے ہیں۔ نصیر میان کی صحبت میں میں نے بہت سے بزرگوں سے نیاز حاصل کیا۔ ان میں ایک تلندر اور درویش خدامست مولانا عبد السلام نیازی بھی تھے جو نصیر میان سے بے پناہ محبت کرتے تھے اور اکثر نصیر میان سے ملنے کے لیے اجیر چلے آیا کرتے تھے اور دونوں ان کے یہاں قیام کرتے۔

مولانا عبد السلام صاحب کو جب میں نے پہلی مرتبہ نصیر میان کے دیوان خانے میں دیکھا تو جیش یہ سمجھا کہ یہ کوئی پہلوان ہیں جن مراغیوں کے دگ پھتوں میں تکلیف ہوتی ہوگی یہ ان کی نصیر میان کی ہدایت کے سطاق مالش کیا کرتے ہوں گے۔ سرگفترا ہوا، چار ابڑا کا صفائیاً اگر سر پر ہوتی ہوتی اور دھوکی یا نہتے تو متھرا کے پانڈے معلوم ہوتے۔ پان کی سُرخی باچھوں سے پہہ کر تھوڑی نک آجائی۔ مسلم کا کہہ، جس پر کتنے پوئے کے داغ دھتے، چست پا جاسہ، پاؤں میں نری کی ہوتی، آواز بڑی کراہی۔ کہیں سے بھی صولوی یا صوفی یا اہل اللہ معلوم ہنیں ہوتے تھے۔

ایک دن میں نے یہ دیکھا کہ دو چار علاوہ نصیر میان اور علامہ فضائی بیٹھے ہیں اور پہلو ان صاحب گرج رہے ہیں۔ کبھی آیات قرآن پڑھ رہے ہیں تو کبھی حدیث کا حوالہ اور دو بھی عربی متن کے ساتھ پڑھ کر رہے ہیں، اور کبھی ذکر یا راز میں (اور امام) غزالی رج کے اقوال سننہ میں پڑھ کرتے ہیں۔ اگر کسی نے اعتراض کیا تو انہوں نے قوڑا ایک آدھ جملہ کہہ کر رد کر دیا۔ نصیر میان کے پاس ایک خادم آیا اور اس نے کہا کہ بڑے حکیم صاحب نے آپ کو یاد کیا ہے۔ میں بھی آپ کے ساتھ ملکہ آیا۔ میں نے نصیر میان سے پوچھا۔ ”یہ صاحب کون ہی؟“ کہا۔ اسے تم ہمیں جانتے ہیں مولانا عبد السلام نیازی ہیں۔ مادرے ہندوستان میں ان کے علم کی دکھ بیٹھی ہوئی ہے۔ بڑے بڑے عالم ان کا وہا مانتے ہیں۔ یہ علم کے سمندر کے شناور ہیں اور پھر ان کا شمار تواہل اللہ میں ہوتا ہے۔“ اور اس کے بعد دو چار مرتبہ مولانا نیازی اجمیر شریف تشریف لائے اور نصیر میان کے بارے میں بھی ان سے نیاز حاصل ہوا اور یہ سعادت نصیر ہوتی کہ میں نے ان کی باتیں سینیں اور ان سے باتیں کیں۔

مولانا عبد اللام نیازی شاہ نظام الدین حسن نیازی پریلوی رج کے ابو شاہ نیاز احمد پریلوی کے فرزند اور خلیفہ بھائی مرید ہے۔ اور اس طرح یہ چشتیہ نیازیہ سلسلے سے تعلق رکھتے ہیں۔ سُنَّا ہے کہ محب گرامی شفیق پریلوی تفصیل سے حضرت مولانا کے بارے میں ایک کتاب مرتب کر رہے ہیں جس کی بڑی ضرورت ملتی۔ شفیق پریلوی صاحب خانقاہی سلسلے سے تعلق رکھتے ہیں اور شاہ نظام الدین حسین صاحب سے ملتیں گودوں کھدایا ہے۔ اس وجہ سے مولانا عبد اللام نیازی ان سے بڑی شفقت و محبت سے پیش آتے ہیں۔ دیسے یہ مولانا کے پیر مجاذی بھی ہیں۔

مولانا عبد اللام نیازی اپنے بھتے کے بارے میں کہا کرتے ہیں کہ شیخ جب فلاں شخص نے یہ بات کہی تو ہمارا ناریل جنہا اور پھر اللہ دے اور بندھے جن لوگوں نے مولانا کا ناریل جنہتے دیکھا ہے، ان کا یہ کہنا ہے کہ مولانا کا جلال دیکھنے کا ہوتا تھا۔ وہ اپنے ہولیوں پر ایسا گزجتے برستے ہتھے کہ اللہ کی پناہ بگالیاں دیتے پر آتے تو ان کی گھالیوں میں بھی علمی و ادبی رنگ جملکتا۔ وہ عالموں میں علم ملتے، بندوں میں رہنے۔ لیکن ان دونوں میں وہ اپنی منفرد شخصیت کا بھرم ہر حال میں قائم رکھتے۔ خود عالم ان سے یوں کرتا تھے کہ انہیں اپنے سبع علم کا صحیح اذراز ہو جاتا۔ اور دوسروں پر ان کا بھرم کھل جاتا۔ اور بندہ اُن سے یوں ٹھرتے کہ بندہ میں بھی ان کا جواب نہ تھا۔ اگر کوئی مولانا سے وظیفہ پوچھتا تو ایک گھالی بک دیتے اور کہتے، پس اسی کا ورد کرتے رہو۔ مولانا سڑی کے پابند تھے کیا مجال جوں ذوقنا ہو جائے۔ وہ بادشاہ زندہ دار تھے۔ مولانا نے اپنے اُس پاس ایسی دیواریں اٹھائیں کہ کوئی انسانی سے الہ کے قریب ہنیں اُسکا تھا۔ محب گرامی الطیف محمد صاحب جو

ایکل پین کمپنی کے ڈائیکٹر ہیں، مولانا کے نیاز مند تھے۔ ایک مرتبہ انہوں نے مولانا سے کہا۔  
میں مرید ہونا چاہتا ہوں۔ یا تو آپ کسی کا نام بتائیجے جس کے ہاتھ پر بیعت کروں یا پھر آپ  
اپنے ہاتھ پر بیعت لے لیجئے۔ فرمایا۔ ”شیخ یہ سب چکرتے ہے تم اس میں نہ پڑو۔ سیدھا اللہ ہیان  
سے ناتا جوڑد؟“ انہی طبیف صاحب نے ایک مرتبہ مولانا سے کہا۔ ”میں نے حضرت شیخ عبد العاد  
جیلانی رحمہ کے سو اعذ حسنة کا سطح کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ دنیا سے جی نہ لگاؤ۔ دنیا پڑی خراب  
ہے۔ ایک طرف تو آپ یہ کہتے ہیں کہ اسلام رہبا نیت کی تعلیم ہنہیں دیتا۔ اور دسری طرف  
آپ ترک دنیا پر ہمیں مانگل کرتے ہیں۔ آخر یہ سب کیسے؟“

مولانا سکرائے اور فرمایا، ”شیخ تم نے کبھی شترنج کھیلی ہے، اور اگر ہمیں کھیلی ہے  
تو کھیلتے ہوئے تو ضرر دیکھی ہوگی۔ شترنج کھیلنے والے کا دل بسا بسا شترنج کے ہمپردوں کی چالوں  
میں لگا رہتا ہے۔ اس کو نہ کھانے کی تکر ہوتی ہے اور نہ گھر یار کا ہوش۔ وہ سب کچھ دیکھتا  
ہے اور سب کی سنتا ہے لیکن ابھی اس کا دل شترنج کے ہمپروں لی چالوں سے کسی طور علیحدہ ہمیں  
ہوتا۔ بس یہی ربہ اللہ ہے۔ لوالہ سے لگائے رکھو اور دنیا میں ہنسی خوشی رہو۔ بس یہی اللہ تعالیٰ  
ہو اسلام تم سے چاہتا ہے۔ یہی ترک دنیا ہے اور یہی توبہ الی اللہ۔“

مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی صاحب حضرت مولانا عبد اللہ نیازی کے ارشد تلمذہ  
میں ہیں مولانا نے ان سے عربی پڑھی ہے۔ مولانا صاحب کے لیے صحیح چار بجے کا وقت مقرر تھا۔  
دُلی کی سردیاں اور صحیح چار بجے کا وقت۔ مولانا دروازے پر ایک علی سی دستک دیتے  
اور نیازی صاحب دروازہ کھول دیتے۔ مولانا کے بھائی سید ابوالجہز صاحب بھی مولانا نیازی  
کے شاگرد تھے۔ مولانا نیازی کی شاگردی کرنالیتے کے چند چہار نام تھا۔ اگر کسی شاگرد سے خفا ہو  
جائتے تو اتنا مارتے کہ بے ذم کر دیتے۔ لیکن مولانا کے علم کی بھی سے جو بھی نکلا کندھ بھی کر  
نکلتا۔ دُلی کے ایک رہمیں نے اپنے صاحبزادے کو مولانا کی شاگردی میں دیا۔ صاحبزادے  
صاحب اس طرح آئے کہ نور کی بغل میں ان کا بستہ تھا۔ بس مولانا کا نایل چلتا۔ فرمایا۔ جو  
لوگ کا علم کا بوجہ دوسروں پر لا دتا ہے، وہ میرے یہاں سے کیا لے کر جائے گا؟ چنانچہ  
صاحب زادے کو داپس بھجوادیا۔ ان کے ایک شاگرد صلاح الدین قریشی ہیں جو اُردو بورڈ  
میں خالص تھے۔ صلاح الدین قریشی نے بتایا کہ جب مولانا یہ دیکھویا کرتے تھے کہ ان کے شاگرد  
ان کے مزاج کی تلنگی برداشت کر لیتے ہیں تو پھر وہ اپنے علم کا خستہ امکھول دیا کرتے تھے۔  
مولانا یہ فرمایا کرتے تھے کہ دنیا کا بنتیادی علم کلام پاک میں ہے، اور ان کتابوں میں ہے  
جو بعثت کے بعد تین صدی تک لمحی گئیں۔ اور پھر اس کے بعد سب شاعری اور سماجی ہے

اگرچہ مولانا عبد اللہ نیازی نصیر میان سے عمر میں بہت بڑے تھے لیکن ان میں برابری کی دستی تھی۔ نصیر میان کبھی کبھی ستادخی بھی کر جاتے اور پھر مولانا معین الدین صاحب اور خود نصیر میان کے تصریحاتی کی وجہ سے بھی مولانا نصیر میان کو بہت عزیز رکھتے تھے اور طرح دے جاتے تھے۔

ایک مرتبہ والسرائے ہند (شاید لارڈ اردن) کو مولیٹ کی ضرورت پڑی اور ضرورت یہ تھی کہ والسرائے میں ایک دیوار پر ایک مختلط معاون کے زمانے کا اوزان تھا۔ بہت سے لوگوں سے اسے پڑھوا�ا گی لیکن کوئی تھیک سے نہ پڑھ سکا کیوں کہ اس مخطوطے کے بہت سے الفاظ بیٹھے ہوئے تھے جنما پچھے مولانا کو بلوایا گیا اور انہوں نے فرقہ پڑھ دالا جب والسرائے کو مولانا کے آنے کی خبر دی گئی تو وہ دبے پاؤں اگر مولانا کے پیچے کھڑا ہو گیا۔ وہ ان کی تعریف تو من ہیں پہلًا تھا۔ اب اس وقت جب مولانا مخطوطہ پڑھ رہے تھے تو کچھ افسروں نے مولانا کو والسرائے کی موجودگی کے باعث میں بتانا چاہا تو والسرائے نے ہونٹ پرانگلی رکھ کر انہیں خاموش رہنے کا اشارہ کر دیا۔ خود مولانا نے یہ واقعہ لطیف محترم صاحب کو سنایا تھا۔ یاد رہے کہ لطیف صاحب کی ملاقات بھی مولیٹ سے حکیم نصیر میان ہی کے توں سے ہوئی تھی۔

لطیف صاحب دوسرے تیسرے مولانا کی صحبت میں حاضر ہوتے۔ ایک بار انہوں نے یہ سوچا کہ مولانا کی آمد نی کا کوئی ذریعہ نہیں ہے اور ہم ان کی صحبت میں شریک ہو کر کیسی کیسی پائیں گے میں پاندھ لیتے ہیں۔ اور جوں کہ یہ سن رکھا تھا کہ مولانا تیل کا اور عطر کا کار دبار کرتے ہیں لہذا ایک مرتبہ لطیف صاحب نے کہا کہ مولانا شناہ ہے کہ آپ عطر اور تیل کا کار دبار کرتے ہیں اور عطر اور تیل کی ہم کو بھی ضرورت ہوتی ہے لہذا اس میں کیا مضافات ہے کہ ہم آپ ہی سے لے لیا کریں۔

چنانچہ وقت مولانا نے انہیں تیل کی ایک بوتل اور ایک عطر کی شیشی دی اور لطیف صاحب نے اس کی تیمت ادا کر دی۔ دوسری مرتبہ لطیف صاحب کے بے ماں کے مولانا نے ایک عطر کی شیشی اور ایک تیل کی بوتل انہیں دی۔ لطیف صاحب نے کہا۔ ابھی میرے پاس تیل اور عطر موجود ہے۔ مولانا نے کہا یہ بھی لیتے جاؤ۔ کوئی مضافات نہیں ہے۔ لطیف صاحب کی جیب میں پیسے نہیں تھے۔ لہذا انہوں نے پھر انکار کیا۔ مولانا صدر ہوئے تو لطیف صاحب کو کہنا پڑا کہ اس وقت میری جیب میں پیسے نہیں ہیں۔ مولانا نے کہا کہ کوئی مضافات نہیں ہے پیسے پھر آ جائیں گے۔ اس پر ایک صاحب نے جو مولانا سے قریبی تعلق رکھتے تھے، مولانا سے کہا جب انہیں ضرورت ہنیں ہے تو آپ کیوں صدر ہو رہے ہیں۔ مولانا نے کہا۔ شیخ یہ ہمارا اور ان کا معاملہ ہے۔ اور تم سمجھتے ہنیں ہو۔ بات یہ ہے کہ یہ ہم سے سودا کرنا چاہتے ہیں۔ ہم انہیں اچھی اچھی باتیں بتاتے ہیں اور یہ اس کا معاوضہ دینا چاہتے ہیں۔ لطیف صاحب نے کہا کہ مولانا کی یہ بات سن کر مجھ پر

لکڑوں پانی پڑگی۔

مولانا محمد الویب صاحب کو جن کا کر اچھی میں انتقال ہوا ہے، مولانا عبد اللہ نیازیؒ کے جگہ دوست تھے۔ مولانا سے میں نے عبد اللہ نام صاحب کے بارے میں بہت سی باتیں سنی ہیں۔ مثلاً یہ کہ مولانا نیازی سنگر کرت خوب جانتے تھے اور جوانی کے زمانے میں بڑے بڑے پنڈتوں کو چھٹ کر پچھے تھے اور ۱۹۱۷ء میں ایک مشہور نیڈٹ رام چندر کو مولانا احمد سعید اور مولانا عبد اللہ نیازیؒ ایک بڑے مجمع میں اور ایک عظیم الشان تاریخی مناظرے میں ہرا چکے تھے۔ مولانا نیازیؒ کے پھر رسائل ان کے شاگردوں کے پاس ہیں، جو چھپ نہ سکے۔

کہتے ہیں کہ خواجہ حسن نہادی صاحب کی فرائش پر مولانا نے لصوف پر ایک کتاب لکھی تھی۔ اور جب مولانا یہ کتاب خواجہ صاحب کے پاس لے کر آئے تو خواجہ صاحب نے کہا کہ مولانا اس کتاب پر اپنے کام شائع نہیں ہو سکا۔ یہ کتاب ہم شائع کریں گے۔ مولانا نے خواجہ صاحب کے ہاتھ سے کتاب لے کر اس کے پوزے اڑاڑا لے۔ خواجہ صاحب نے کہا۔ ”مولانا یہ کی غصب کیا؟“ فرمایا۔ ”کوئی بات نہیں۔ میں شیخ اسی بات پر چاہئے پلوادو۔“

مولانا ہر سوں میں شریک ہوتے۔ طوائفوں سے گانا بھی سنتے۔ علما کی محفوظ میں بیٹھتے تو علماء بہت سنجھل کر سنتے۔ اسی طرح وہ صوفیوں میں بیٹھتے۔ اگر کوئی سونی پڑھ پڑھ کر کوئی بات کہتا تو مولانا کا ناریل چیخ جاتا اور پھر مولانا وہ طالبیں گھناتے کہ دھری جائیں نہ اٹھائی۔

مولانا بڑے طباخ اور حاضر حواب تھے۔ جملہ ایسا پست کرتے کہ سبحان اللہ، صابر صاحب کے عوں میں شریک ہونے کے لیے مولانا ایک لاری میں سوارہ ہوئے۔ اس میں ایک سونی صاحب بھی تھے۔ بیگردار نگ کے کپڑے، بڑی بڑی زیفیں۔ ایک پیسیل چیزیں، کم اس، خوب رو طوال قت لاری میں داخل ہوئی تو صوفی صاحب نے چلا کر کہا: ”جل جلالا۔“ اس کے پیچے اس کی ناگہ متحی۔ بدہیست، عمر مسیدہ، سرفی۔ مولانا نے فوراً صوفی صاحب سے کہا۔ ”حضرت سن بھائی۔ جل جلالہ کے پیچے علم نوال بھی تشریف لارہی ہیں۔“

بر صغیر کے شاگروں میں وہ صرف علامہ اقبال کو مانتے تھے اور علامہ کے فارسی کے بہت سے اشعار انہیں یاد تھے اور ان کے حافظے کا یہ حال تھا کہ آپ کو تظم انہیں سنا۔ دیکھیے اور اسی وقت یہ نظم ان سے خوف برخوب سُن لیجیے:

وے صورتیں ارثی کس دلیں میں بستیاں ہیں

اب جن کے دیکھنے کو انکیں ترستیاں ہیں

## ذوق شاہ صاحب

چور اچکتے، عالم، چاہل، زاہدِ شب زندہ دار، دندِ خرابات، صوفی و مُلا، ان میں سے بہت سے عجیب و غریب شخصیتوں کے حامل ہوتے ہیں۔ انسانی معاشرے میں جو تنوع ہے تو وہ انسنی کے دم قدم سے ہے۔ بیٹنے ایسے صوفی اور علماء بھی دیکھے جو بڑے دل کش لقا نے نکلے اور ایسے غنڈے اور لفڑی گئی دیکھے کہ جن کے قدموں پر صوفیوں کی سرافت اور علم کے خزانے نثار۔

آئیت۔ ایک ایسے درویش سے ہیئے جو اعلیٰ پائے کا صحافی، ادیب، صوفی، سیاسی لیڈر، علومِ حدائق و منقول کے سمندر کا شناور، علم الکلام میں مشتہی، زاہدِ شب زندہ دار اور تصور کی انتہائی بلند یون تک پہنچ چکا تھا۔ روشن دماغ و روشن منیر۔ نام ان کا سید محمد تھا اور یہ ذوق شاہ صاحب کے نام سے جانے پہچانے جاتے تھے۔

بیٹنے شاہ صاحب کو بادشاہ خواجہ صاحب کی درگاہ بازار سے گزرتے دیکھا۔ آپ کی شخصیت بیٹ کچھ ایسی مجموں بیت تھی کہ دل آپ کی طرف کھینچا جانا تھا۔ دو جوان المغر بگوئے چھٹے، طویل القامت فرنگی فوجی لباس میں مبوس بالعموم شاہ صاحب کے سامنہ ہوا کرتے تھے۔ ایک زمانے میں یہ کلبیہ شیو ہوتے اور پھر میں نے ان کے چہرے پر شخصی دار حرم دیکھی۔

شہر میں شاہ صاحب کی بڑی رونت تھی۔ دیسے یہ رہنے والے وسطِ ہند کے تھے۔ لیکن کچھ عرصے کے لیے اجmir میں آگر آباد ہو گئے تھے۔ اجmir آس پاس کے صوفیوں کا سید کو اور ٹھہرا۔

شاہ صاحب و دیانتے قد کے تھے چور اچکلا سینہ۔ دُھر اجسم۔ چہرے پر بھروان دار حرم، سر گھٹا ہوا۔ بڑی بڑی روشن آنکھیں۔ اُجلے ورق ایسے سپید کپڑے۔ پاؤں میں سلیم شاہی بُرُوقی۔ چال میں بڑا لطفہ، چہرے پر رُحْب دا ب۔ کشاد و پیشانی۔ یہ دو فرنگی صاحبیاں جو شاہ صاحب کے سامنہ رہا کرتے تھے، ان کے مارے میں یہ سُننا تھا کہ بہاول پور کی فوج میں رہے ہمہ دوں پر فائز

ہیں اور دونوں حقیقی بھائی ہیں اور یہ لندن ہی میں دو نگر مسجد میں اسلام قبول کر چکے تھے۔  
**اسلام کیوں قبول کیا:**

ان دونوں بھائیوں میں بڑے بھائی کا نام شاہ فاروق احمد اور چھوٹے کا شاہ شہید اللہ ہے جن سے حضرت ذوقی شاہ صاحب کی چھوٹی صاحب زادی راشد و سیکم منسوب ہیں۔ اور آج کل شاہ شہید اللہ صاحب ذوقی صاحب کے خلیفہ اور جانشینی ہیں۔ شہید اللہ صاحب نے مجھے بتایا کہ ہم دونوں بھائیوں کو انگلستان میں ایک ایسے منصب کی تلاش تھی جو زندگی گزارنے کا طریقہ بتائے جو حلال و حرام کی تکمیل سمجھائے جس میں پاکیزہ زندگی گزارنے کے طریقہ اور اصول ہوں۔

جب ہم دونوں بھائیوں نے اسلام کا سطاع الدین کیا تو ہمیں جس چیز کی تلاش تھی وہ ہمیں اسلام میں مل گئی اور ہم نے اسلام قبول کیا۔ اور تصوف سے ہمیں لگا ہیوں پیدا ہوا کہ خوشنہ قسمتی سے حضرت دامتاً گنج بخش روح کی معرکہ کہ آدا تصنیف کشف المحبوب کا انگریزی ترجمہ ہمارے ہاتھ آگیا۔ جب ہم نے بنظر غارہ اس کا سطاع الدین کیا تو ہماری سمجھو میں یہ بات آئی کہ اگر کوئی پیر کا مل مل جائے تو ہم تصوف کو، جو اسلام کی روح ہے، سمجھ سکیں گے چنان پرہیز کا مل کی تلاش میں ہندستان آئے ہمیں ایسے مرشد کی ضرورت تھی جو انگریزی زبان پر قادر تر رکھتا ہو۔ چنان پرہیز ایک کرم فرما خلیفہ صاحب ہمیں دکن آئے اور یہاں حضرت شاہ صاحب سے نیاز حاصل ہوا۔ ہم نے ان کی خدمت میں اپنے ذوق و شوق کا اطمینان کیا اور پھر ہم نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی اور یوں ہماری دل کا رزو پوری ہوئی اور حضرت کے لفیل گوہر سردار ہماد سے ہاتھ دیا۔

کہا جاتا ہے، واللہ عالم کیا تک مجمع ہے کہ حضرت مولانا ذوقی شاہ صاحب عنفو ان شباب میں ایک ناظورہ جمال پر بے طرح فریغتہ تھے۔ خواجہ صاحب کی درگاہ میں ایک درویش سے ان کی ملاقات ہوتی۔ شاہ صاحب نے اس درویش سے دعا کے لیے کہا۔ اور درویش نے کہا۔ ”بaba، اتنی بڑی درگاہ میں اتنی چھوٹی اور زوئے کر آیا ہے۔ یہاں تو حسی اذل ملتا ہے جسے نہ رذال ہے نہ فنا۔“ کہتے ہیں کہ اس درویش کی باول کا حضرت پر ایسا اثر ہوا کہ دنیا کے دل پھر گیا اور پوں کے دو حضرت مخدوم جہانیاں جہاں گشت کی سولہویں پیشت میں تھے لہذا ان کا تعلق براؤ راست خواجہ صاحب سے قائم ہو گی۔ اور خواجہ صاحب نے شاہ صاحب کو ان کے مرشد کی شیعہ بتائی اور پھر اپ مرشد کی تلاش میں نکلے اور دوست احباب سے پتا پوچھتے لکھنؤ گئے۔ اور وہاں آپ ٹیلہ پیر محمد شاہ پہنچے۔ آپ نے اپنے مرشد حضرت مولانا وادوث حسن شاہ صاحب کی زیارت کی اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی، اور پھر مرشد یہ کہا میر جملے اور مقامات ملے کرتے رہے۔ شاہ صاحب نے اپنے کامیں خواجہ صاحب اور حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی روس سے مخالفت ملی ہے۔ جب یہ بات

انہوں نے اپنے مرشد کو بنائی تو ان کے مرشد نے بھی ان کو تلافت عطا کی۔

میں نے پہلے یہ بتایا ہے کہ شاہ صاحب ادیب بھی سمجھتے اور صحافی بھی اور سیاست دان بھی سمجھتے۔ حضرت مولانے مسلم لیگ کی تحریک میں بڑھ چکر کر رکھتے ہیں۔ قائدِ اعظم سے ان کے بڑے گھرے مراکم تھے۔ قائدِ اعظم اکثر شاہ صاحب سے ملاقات کیا کرتے تھے۔ آپ کی قائدِ اعظم سے خط و گفتات بھی رہی ہے۔ اور میں نے یہ دیکھا کہ آپ قائدِ اعظم کو، جب بھی کوئی سیاسی مسئلہ کھڑا ہوتا تاہم بھجوئے اور مستورہ دیتے۔ جب بہار کے مسلمانوں پر مظالم توڑے جئے تو حضرت نے قائدِ اعظم کو بے شمار تاریخی بھجوائے۔ اور جب بھکال میں فضل الحق مرحوم اور پنجاب میں یونیورسٹی پارٹی نے قائدِ اعظم کو پریشان کیا تو تو شاہ صاحب نے قائدِ اعظم کو اس صفتی کا تاریخیجا:

"Smash mischievous and forgive fools."

### صعافت

ایک مرتبہ دورانِ گفتگو میں نے شاہ صاحب کو یہ بتایا کہ میں اخبار نویس ہوں اور ہمراہ مشغله میں ہے۔ فرمایا۔ صحافت ایسی چیز ہے جو اگر ایک مرتبہ لگ جائے تو پھر دم کے ساتھ رہتی ہے اور فرمایا کہ وہ بھی اخبار نویس رہ چکے ہیں اور انہوں نے مدد توں اور داد اور انگریزی روزناموں کی ادارت کی ہے، اور ان میں کام بھی کیا ہے اور ان کی مصنفوں نگاری کا سلسلہ اب بھی جاری ہے۔ چنان پر شاہ صاحب دلہن، پیسے اخبار، انتخاب لا جواب، اور بچوں کا اخبار میں کام کر چکے ہیں۔ ۱۹۰۴ء میں وہ، حیدر آباد سندھ میں ایک انگریزی روزنامے "الحق" کے ایڈیٹر تھے۔ یہ روزنامہ مسلمانوں کے حقوق کا ترجمان تھا۔ شاہ صاحب کے اداریوں نے تہذیکہ مچا دیا تھا۔ یہ اخبار لا رڈ کر رکنی کے مطابع میں رہتا تھا۔ سندھ کے مسلمان آپ پر بہت اعتماد کرتے تھے۔ پھر عرصے کے بعد آپ نے "الحق" حیدر آباد سے کاچی منتقل کر لیا، جب جاہ پنجاب پرنس آف دیلز کی حشیثت سے سندھ و سین کے دریے پر آئئے تو لا رڈ کر زن نے مسلم پریس کی نمائندگی کے لیے شاہ صاحب کو منتخب کیا۔ چنان پر شاہ صاحب ۱۹۰۵ء سے پاہج ۱۹۰۶ء تک پرنس آف دیلز کے ہمراہ رہے۔ اس عرصے میں آپ کی اور پرنس آف دیلز کی مختلف سیاسی مسائل پر بات چیت بھی ہوئی۔

### اوکیل کی ادارت اور ٹائمز آف انڈیا میں تربیت

روزنامہ اوکیل کی انتظامیہ اس اخبار کو انگریزی زبان کا ایک روزنامہ بنانا چاہتی تھی۔ اوکیل کی انتظامیہ نے شاہ صاحب کو اپنے خرچ پر ٹائمز آف انڈیا میں سمجھوایا تاکہ وہاں ٹائمز آف انڈیا "ایسا روزنامہ نکالنے کی تربیت حاصل کریں۔ اس زمانے میں روزنامہ ٹائمز آف انڈیا کے ایڈیٹر اٹھنے دیکھ دیا۔ شاہ صاحب نے یہاں کام بھی سیکھا اور ٹائمز آف انڈیا میں ان کے مصائب میں بھی

شائع ہوتے ہے۔ شاہ صاحب کے مضافیں پانیر "میں بھی شائع ہوئے ہیں۔ اور کچھ عرصہ ان کے سنبھالنے والے روز نامہ" والے "میں بھی شائع ہوتے رہے ہیں۔ کراچی سے ایک اخبار" وہی پہلے داشت "شائع ہوا کرتا تھا۔ اس سے بھی شاہ صاحب کے مضافیں برابر شائع ہوتے رہتے تھے۔

### شاہ صاحب کی تصاویر

شاہ صاحب کے مضافیں کو کیک بارکیا گیا ہے۔ اسر مجموعہ مضافیں کا نام "مضافیں ذوقی" ہے تصور درود حائیت پر شاہ صاحب کی ایک سوکر ادا کتاب "ستردبلریان" شائع ہو چکی ہے جس میں تصور کی تمام اصطلاحات کی دلنشیں انداز میں وضاحت کی گئی ہے۔ "ترجمان القرآن" میں شاہ صاحب کے فکر انگلیز مضافیں کا ایک بہسلہ شائع ہوا کرتا تھا جس کا عنوان "مکتب سادی پر ایک نظر" ہے۔ ان مضافیں میں شاہ صاحب نے دیکھیں اور سینہ دیت پر اپنے خیالات کا انہصار کیا تھا۔ شاہ صاحب دید اور شاستروں پر مشتمل نہ ہے بلکہ رہے تھے۔ پر مشتمل نہ کمل رہ گیا۔ شاہ صاحب کا آخری مضمونی اسلام پر ہوتا یہ کہ زندگی نے ساتھ نہیں دیا۔ اس سلسلے میں جو مضافیں شاہ صاحب نکو چکے تھے ان کے مطلع سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ شاہ صاحب کا مطالعہ بڑا وسیع اور ان کی نظر گہرا یوں تک پہنچنے والی تھی۔

### ظرافت

شاہ صاحب سولانا محمد علی مرحوم کے ہم جماعت تھے۔ اور ان کے ساتھ تحریک میں حصہ لیتے رہے۔ خلافت کی تحریک کے زمانے میں آپ کی مولیٰ محدث علی جو ہر سے پشاور میں ملاقات ہوتی۔ شاہ صاحب علیاً پہنچنے ہوئے تھے۔ سولانا نے اذ راد شوخفی پوچھا۔ میاں ذوقی شاہ ایریجا تو بہت اچھی ہے، کہاں سے ملی تھی؟ "مولانا یہ سمجھے کہ شاہ صاحب یہ کہیں گے کہ کسی مردی نے نہ رکی ہے۔ شاہ صاحب نے کہا۔ "بعانی محمد علی۔ یہ تو ہمیں چندے میں ملی ہے۔"

ایک مرتبہ بیبی میں سید ڈاکٹر صاحبان بیٹھے ہوئے تھے۔ سولانا نے فرمایا "اگر اللہ میاں سیر کرتے ہوئے انکھیں اور کیخوں کو اس کا پاچل جائے تو وہ اللہ میاں سے سب سے پہنچنے یہ لوچھیں گے کہ آپ کا بیوپاک کا ہے کا ہے۔ اس کے بعد دوسرا سوال یہ ہو گا کہ آپ کی پیری کہاں ہے۔ اگر ان دونوں سوالوں کا جواب خاطر خواہ مل گی تو ایک سینگل کروک چائے اور پتی پانہ سے خاطر کر دی جائے گی۔"

فرمایا۔ "انگریز کہتا ہے۔ آئیشی از دی جیسٹ پالیسی۔ یہ آئیشی کو بھی پالیسی کے طور پر اختیار کرتا ہے۔ ایک صاحب سے پوچھا۔ ڈپو میڈیک تقریر کے معنی سمجھتے ہو؟" فرمایا۔ "یہ بھی انحریف ہوتی ہے جس میں اچھے اچھے الفاظ ہوں۔ پھر فقرے چست ہوں۔ کوئی کسی بات پر خفا نہ ہو۔ انحریف ہوئی آکی بان کی ہو۔ انھوں نے متعین کچھ نہ ہوں۔"

## شاہ صاحبؒ اور مسلم لیگ

شاہ صاحب نے پاکستان بننے سے پہلے اور پاکستان بننے کے بعد مسلم لیگ کی اصلاح کرنے کی بہت کوشش کی فرمایا۔ قیام پاکستان سے پہلے مسلم لیگ بہت مضبوط جماعت تھی۔ اسے عوام کی حمایت حاصل تھی۔ لیکن پاکستان بننے کے بعد یعنی ملک کے تقسیم ہو جانے کے بعد مسلم لیگ بھی تقسیم ہو گئی۔ کچھ لوگ ہندوؤں کے حصوں کے لیے دوڑ رہے ہیں اور مسٹر ڈے سے ملک کی بھلانی کی تکمیلیں ہیں جس جذبے سے لیگ نے پاکستان بنایا تھا اگر وہی جذبہ پاکستان بننے کے بعد مسلم لیگ میں قائم نہیں ہو گا تو لیگ کا تو تغیریز ہو گا، سو ہو گا، ملک سخت خطرے میں پڑ جائے گا۔

شاہ صاحب کے خیال میں ہندوستانی اور پاکستان کے لیے علیحدہ علیحدہ لیگیں قائم کرنا غلط اقدام تھا جس طرح مسلم انٹریٹ کے علاقوں میں لیگ نے پاکستان بنایا تھا، ایسے ہی ہندوستان کے مسلمانوں کی حفاظت کرتا بھی لیگ کا فرض تھا۔ متحده مسلم لیگ کا پیدا کو رڑ پاکستان میں ہوتا اور یہاں سے بھارت کے مسلمانوں کا تحفظ کیا جاتا۔

گردناٹ سیسٹم کے بارے میں شاہ صاحب کا یہ خیال تھا کہ اگر ہندو گردناٹ سے منحف نہ بیسی ہوتے تو یہ چلنے والی چیز نہیں تھی۔ ہندوؤں کی ملک میں مجموعی انٹریٹ انسپکٹر کو دبالتی۔ اور گردپس میں مستحکم مرکزیت نہ ہونے کی وجہ سے الفرادی طور پر تحریک و تزعیج سے گردپس کو توڑا جاسکتا تھا۔ اس سے البتہ یہ فائدہ ضرور ہوتا کہ بڑی صیغہ کے مسلمانوں کا بڑے پیمانے پر کثافت و خون نہ ہوتا لیکن بڑی صیغہ کے مسلمان تو ایک مثالی اسلامی مملکت بنانے پڑتے تھے۔ اس کے لیے ایک علیحدہ سر زمین کی ضرورت تھی۔ دراصل پاکستان کے قیام کا مقصد و حیدر یہ تھا کہ دنیا کے دوسرے اسلامی ملکوں کے لیے ایک نئے کی اسلامی مملکت بنائی جائے۔ افسوس کہ ہم حصوں پاکستان ہیں کو اپنی منسلک سمجھ رہے ہیں۔

گردناٹ کے بارے میں فرماتے تھے کہ تذکرۃ الرشید میں لکھا ہے کہ گورد صاحب بابا فرید گنگ کی اولاد میں تھے۔ ایک صاحب کے مرید ہوئے اور پھر مجدد و بہو گئے۔ ہندو انسپکٹر گیرے رہتے تھے۔ ان سے کشف و کرامات کا ظہور ہوتا۔ ایک بُدآندھب بنادیا گیا۔ بابا صاحب کی کتاب گر نظر صاحب کا پہلا شعر دیکھو جس میں اللہ تعالیٰ کی حمد اور حضور مکمل کی شناسی ہے۔ وہ سوچ دیجئے استغراق کی وجہ سے بال ہیں کھوئتے تھے۔ ان کی دارجی دیکھو، سکھوں کی طرح کی ہیں ہیں ہے۔

شاہ صاحب نے فرمایا کہ حضرت شاہ سلیمان صاحب سپلوار دی روکے خاندانی میں ایک دروع تھا جس کے پڑھنے سے حضورؐ کی ذیارت ہو جاتی ہے۔ ایک مرتبہ شاہ صاحب پر سخت انقباض لاری ہوا۔ درود شریعت کا درود شریعت کیا لیکن کوئی تبیدیل نہیں ہوتی۔ حضرت مولانا فضل الرحمن گنگ

مراد آبادی و حکم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ فرمایا درود پڑھیے۔ جب درود پڑھ چکے تو کہا کہ اس کے معنی کیجیے۔ جب معنی کرچکے تو کہا بھائی یہ معنی ہنیں ہیں عشق کی زبان میں معنی کیجیے اور پھر فرمایا عشق کی زبان میں اس درود کے معنی یہ ہوتے ہیں۔

پیار کرست اللہ پیار سے حمد کو اور ان کی پیاری آل کو۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ جیسے ہی میری زبان سے یہ معنی نکلے، میری کیفیت بدل گئی۔

حضرت مولانا کی شخصیت بڑی میں موسنی شخصیت تھی۔ جو بھی ان کے قریب آتا، ان کے رنگ میں رنگ جاتا۔ ان کی باتیں دل سوہ لینے والی ہوتی تھیں۔ بے شمار مذاہب کے لوگ ان کے ہاتھ پر مسلمان ہوئے۔ شاہ صاحب نے تصوف کا بھرم فالم رکھا۔ اور جو دردش اپنے بزرگوں سے پایا تھا اس کی حفاظت کی اور اسے پھیلایا بھی۔ جس میں جتنا لذت ہوتا وہ اس کے مطابق حاصل کرتا ہے۔

دام گوپال ہندستان کا مشہور رقص تھا۔ اس کے گروپ میں ایک چیل چسیلا لڑکا موسن مختصر میں ساری بیانیں کرنا پڑتا تو بڑی بڑی ناچنے والیاں پانی بھرتیں۔ ایک مرتبہ میں نے یہ دیکھا کہ موسن غریب نواز رحم کی درگاہ کی جانی پڑا کہ رورہا ہے۔ جب وہ جانے لگا تو میں نے اس سے پوچھا موسن تھیں کیا ہو گیا ہے؟ کہنے لگا۔ ذوقی شاہ صاحب نے مجھے ایسا پھایا ہے کہ کیا تباوں۔ اب کسی کام میں دل ہنیں لگتے۔ میں مسلمان ہو گیا ہوں۔ اور ان کے ہاتھ پر بیوت کر چکا ہوں۔ میں نے خواجہ صاحب کی زیارت کی ہے۔ اور پھر وہ رد فتنے لگا۔ میں نے سوچا کہ ہماری انکھیں پھونٹ گئی ہیں۔ ہم مسلمانوں میں پیدا ہوئے۔ درگاہ میں آتے ہیں تو انکھوں پر حوصل کی پتی باندھ کر۔ ایک ہم ہیں کہ ہمیں کچھ ہنیں آتا۔ اتنا بھی ہنیں ہوتا کہ ذوقی شاہ صاحب کے پاس بیٹھ کر سیاست کے علاوہ کچھ دین کی باتیں کریں۔

آپ پاکستان تشریف لے آئے تھے۔ اگرچہ قائد اعظم اور سربراہیت اللہ سے بڑے قریبی تعلقاً تھے لیکن شاہ صاحب نے حکومت سے اپنے لیے مکان تک ہنیں لیا۔ ۱۹۵۱ء میں میدانِ عرفات میں طبیعت بگردی اور اللہ کو پیارے ہو گئے۔ اَنَا اللہ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ۔ وہیں مدفن ہوئے۔

آپ کے ساتھ آپ کے خلیفہ اور داماد حضرت شاہ فرید اللہ صاحب، جو آپ کی دولت ایمان کے صحیح طور پر دارث ہیں اور آپ کے کردار کا نمونہ ہیں، موجود تھے۔ اور آپ کی صاحبزادی بھی موجود تھیں۔ ایسی موت ان ملاالت میں ایسے ہی بزرگوں کو آیا کرتی ہے۔ ایسی خوبیوں کے بزرگ کہیں مدد یوں میں پیدا ہوتے ہیں۔

# ڈاکٹر مولوی عبد الحق

بیانیے اردو کو سب سے پہلے میں نے میاں بشیر احمد مرحوم (دیوبھائیوں) کے درودت پر دیکھا تھا کہ میاں صاحب نے لاہور کے ادیبوں کو چاٹے کی دعوت پر بلوایا تھا۔ میں مولانا ظفر علی خاں مرحوم کے ہمراہ کتاب تھا۔ یہ دونوں دوست ایسے بلند کر بیسے تھے کہ مددوں کے بچھڑے ہوئے تھے جب یہ دونوں تجھ سے ملینہ ہجتے تو ہنماں میں دونوں توجہ کار پر آتی آتی۔ پھر وہی دیکھا کہ دونوں مرگو شیاں کر رہے ہیں اور قہقہے لگا رہے ہیں۔ دونوں مددوں ٹھلی گڑھ میں ساختے ہیں۔ اور جب مولوی صاحب دکن آئے تو پھر دونوں کے بعد مولانا ظفر علی خاں بھی بیہاں آگئے۔ مولانا ظفر علی خاں صاحب نے جتنا علمی و ادبی کام کیا ہے وہ دکن میں رہ کر کیا ہے اور اس کا سہرا مولوی عبد الحق مرحوم کے سر ہے۔ مولانا ظفر علی خاں جم کے کام کرنے والوں میں ہیں تھے۔ مولوی صاحب کا جگہ گذہ دیکھیے کہ انہوں نے مولانا کی تکالیفات سے اردو ادب میں گران بہا اضافہ کیا۔ مولوی صاحب علامہ شبی مرحوم کے مخالف گروپ میں تھے اور مولانا ظفر علی خاں شبی کے شاگرد تھے ہی، شبی کے حلقة راثیہن بھی اہمیت رکھتے تھے۔

بیانیے اردو نے اردو زبان کی ایسی خدمت کی ہے جس کی مثال کسی دوسری زبان کی تایینگ میں ہیں ملتی۔ رہ ادیب ہی ہمیں تھے ادیب گرمی تھے۔ جو پڑشناس تھے جس کسی میں صلاحیت دیکھتے، اسے خوب پرکھتے اور وہ جس کام کے لیے موزوں ہوتا ہے اس سے وہی کام لیتے۔ مولوی صاحب نے ساینسات، تحقیقی و ترقیہ، تاریخ، زبان، اردو لغت سازی اور تجھیں ایک دو ہمیں، درجنوں شخصیتیں بنائیں۔ مولوی صاحب کے ساتھ ہمیشہ اردو زبان کی تحریر اور قرآن کا ایک جامع منصوبہ رہا ہے اور وہ ایک ٹیم بن کر اس منصوبے کے علمی چارہ پہناتے رہے۔

مولوی صاحب بڑے زندہ دل انسان تھے۔ ان کو کام کرتے دیکھ کر یوں ملتا کہ ان کے اندر جو عبد الحق ہے وہ ابھی جوان ہے، اور وہ اپنے کام کی دھن اور اپنے مقصد کے حصوں کی لگن میں ہمیشہ جوان رہے کا جو وہی صاحب نے بڑی سختیاں جھیلی ہیں مگر وہ ہمیشہ اپنے اصولوں اور اپنے مقصد پر ٹھٹھے رہے۔ اگر کوئی ان کے کام میں اڑلکا لگتا تو وہ مصالحت پر آمادہ نہ رہتے۔ ڈٹ کر اس کا مقابلہ کرتے۔ وہ ہر مشکل کو اپنے لیے ایک

جیلنگ سمجھتے تھے۔ ان کا مقصد حیات اردو۔ ان کی زندگی اردو۔ ان کا اوڑھنا، پہونا اردو۔ ان کی عمر بھر کی لکھنی اردو۔ ان کا دین دلیمان اردو۔

مولوی صاحب ماہر علمی بھی تھے۔ وہ میرے ساتھ ایک دن ایک مدرسے میں تشریف لائے۔ ایک ماہر صاحب بچوں کو سچے سکھارہے تھے۔ مولوی صاحب بگزگئے اور فرمایا۔ ان مولویوں اور ماہروں نے اردو زبان کا قیمہ پیسے کا کیا اچھا طریقہ نکالا ہے۔ اب ان نیک بخشنوں کو کون بتائے کہ الفاظ کے مکملے ہیں ہوتے بچوں لفظ سیکھتا ہے۔ جب وہ بول چال میں بچوں سے کام ہنسیں لیتا تو پھر پڑھنیں اس سے بچوں سے لفظ کیوں بنائے جاتے ہیں۔ استاد صاحب جان نے اپنی طرف سے بچوں کی آسانی کے لیے یہ طریقہ نکالا ہے۔ حادثہ کہ پچے اس طریقے سے پریشان ہو جانے ہیں مثلاً بادشاہ بس بادشاہ ہے۔ یہ ایک لفظی تصویر ہے یہی تصویر ہے کو دکھاؤ۔ اگر جب تم یہ کہو گے، بنے الٹ نہ بادشاہ ساکن، باد، شیشیں الٹ نہ بادشاہ، موقوف، بادشاہ۔ تو بچہ یہ سوچے گا کہ یہ بادشاہ کیا ہوا۔ بادشاہ کی فوج پلشی ہو گئی۔

مولوی صاحب کا لیکی موسیقی بڑے ذوق شوق سے سنتے تھے۔ وہ ریڈیو پاکستان سے اس لیے خفا تھے کہ اس نے کاسیکی موسیقی کا کپڑا کر دیا تھا۔ مولوی صاحب فرمایا کرتے تھے کہ تر صافیر کی کاسیکی موسیقی میں مسلمانوں کا بڑا حصہ ہے اور آج پاکستان کے افسرا علی اور حکومت اس سے پچھا چھڑا رہی ہے یعنی مولوی صاحب کے ہاں کبھی کبھی امراء بندوں خان کو اپنے ساتھ لے جاتا تو مولوی صاحب بھڑکی اور داد دار بڑے شوق سے سنتے اور بہت خوش ہوتے۔ اگر شہریں کوئی اچھی فلم آتی تو مولوی صاحب ابوالحسن کشی صاحب کو بھون دوں ایس ایم کا لمحیں پڑھا کرتے تھے، بلوایا کرتے تھے، اور ان کے ساتھ یہ فلم دیکھتے۔ یوں بھی ہوا کہ مولوی صاحب نے کبھی سڑک کے کنارے گاڑی روک لی اور گئے کارس ملکوں کو خود بھی پیا اور ہمیں بھی پڑایا۔ مولوی صاحب اسکوں اور کامی کے روکوں کی طرح بڑی بھولی اور معموم شرارتیں بھی کیا کرتے تھے جہاں ایک مرتبہ آپ نے سر اکبر سیدری مرحوم کے گھر کے ایک طازم ٹالکے کو پیسے دیے اور اس سے کپڑا کر دہ دوئے کی ٹوٹیں میر کی گشیان پھنسا ائے۔ اور اب جو اکبر سیدری بیت الملا گئے اور انہوں نے وہ ٹوٹی سے پانی مکالا تو وہ ہمیں نکلا۔ انہوں نے سورج پھیلایا کہ پھوٹی یہ لیگم یہ لوٹی کو کیا ہو گیا ہے۔ کوئی دُسراؤ نہ بیجو۔ اور ادھر مولوی صاحب اور ان کے ساتھی ہیں کہنی کے مارے لوٹن کیو تو بہنے ہوئے ہیں۔ ہماری ایک عزیز بہنہ ہیں میر بازو۔ نواب منظور جنگ کی صاحب زادی۔ نواب منظور جنگ مولوی صاحب کے شاگرد بھی تھے اور دوست بھی، اور وہ بڑے ہنسنے ہنساؤ لے ادھی سکتے۔ نواب منظور جنگ بہادر کا دکن میں انتقال ہو گیا اور ان کی صاحب زادی اور داماڈ اور بچے کی اٹھڑتی ائے۔ مولوی صاحب جیب تک زندہ رہے، میر پاشا (نواب صاحب کی صاحب زادی) کے گھر بواری آتے جاتے رہتے تھے۔ اور انہیں اپنی اولاد کی طرح سمجھتے تھے اور یہ کہا کرتے تھے کہ جب میر اآخری وقت ہو گا تو میر بازو میرے مختم میں پانی پھوائے گی۔ میر بازو کو حسرت ہی رہ گئی۔

اور وہ آخری وقت مولوی صاحب کا دیدار بھی نہ کر پائیں۔ کیوں کہ مولوی صاحب کیا نند ملٹری ہسپتال میں سنتے۔ لہذا وہاں کسی کو مولوی صاحب سے ملنے کی اجازت نہیں تھی۔ البته مولوی حکیم امراء احمد بھروسی آخزی دم تک مولوی صاحب کے ساتھ رہے۔ اور یہ حقیقت ہے کہ حکیم صاحب نے رفاقت کا حق ادا کیا۔ ملکن ہے کہ ایوب خان مرحوم کی بخشش کا ایک سبب یہ بھی ہو جائے کہ جب کچھ لوگوں نے آخری عمر میں مولوی صاحب کا سہارا ان سے چینیں لیا تھا اور انہیں گئے ہیں پھیٹک دیا تھا تو ایوب خان نے پڑھ کر مولوی صاحب کا ہاتھ تھام لیا۔ وہ بیمار ہوئے تو ان کا علاج کروایا۔ اور ان کے ساتھ وہ سلوک لیا جس کے وہ مستحق تھے۔ جب مولوی صاحب کے کتب فانے میں قفل ڈال دیا گیا اور انہیں عضوِ عطل بنایا گی، یعنی ان کے مکان کی بکلی منقطع کر دی گئی، ان کی گاڑی چینی لی گئی تو یہ زمانہ مولوی صاحب پر ٹڑا سخت گزرا۔ میں اکثر مولوی صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا تھا۔ کبھی کبھی انہیں جیبور کر کے یہ رکے بیٹے لے جاتا۔ مولوی صاحب اپنی قوم کی پیاسی اور محسوسگشی کے بارے میں ایک انگریز کا قول ڈھرا یا کرتے تھے جس نے اس قوم کی بڑی خدمت کی تھی۔ اور وہ قول یہ ہے۔ ”تو سرو وس فیشن اذ لے کرام اینڈ آئی ہو کیتھ دیٹ کرام۔۔۔۔۔ یعنی اس قوم کی خدمت کرنا جرم ہے، اور میں نے یہ جرم کیا ہے۔ مولوی صاحب نے انہی دلوں سرستید احمد خان کے بارے میں یہ بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی آبُورکھی۔۔۔۔ ورنہ ان کی ذندگی کے آخری ایام میں یہ فیصلہ ہو چکا تھا کہ انہیں کافی سے علیحدہ کر دیا جائے گا۔ مولوی صاحب جب قریب میں آتے تو اپنی طالب علمی کے زمانے کی بائیں بتاتے۔ مثلاً انہوں نے یہ بتایا کہ وہ اور جس شمس محمود مرستید کے کتب فانے میں کام کر رہے تھے قریب کے کمرے سے بڑی کرخت اور بے ہنگام آواز میں کوئی شخص یہ لوگی گوارہ رہتا۔ آجادی نہیں یا تو آجیوں نہ جائے۔ یہ مرستید احمد خان نے تجوہ اس مستود کو سلا رہے تھے۔ مرستید محمود اور مولوی صاحب کا ترقیہ نہیں تھا۔ وہ کتب فانے سے نکل کر بھائی تو ان کے پیچے مرستید نے تجوہ اپنی تبدیل سنبھالتے ہوئے ان کے پیچے دوڑ رہے تھے۔ اور یہ کہہ رہے تھے۔ **عہدہ دشیطا نوا!**

مولوی صاحب نے بتایا کہ وہ اور خواجہ غلام الشقین ایک ہوش پر بیٹھے باتیں کر رہے تھے کہ اتنے میں مرستید ہوا خوری کے لیے اپنے تمام جہام میں نکلے اور ہمارے قریب آگر ان کا تمام جہام رک گیا۔ مرستید باہر نکلے اور خواجہ غلام الشقین سے مشکرا کر گہا۔

**۰ تم اس کے ساتھ رہو گے تو بے دین ہو جاؤ گے؟**

مولوی صاحب نے ہاتھ جوڑ کر کہا: ”بھلا آپ کے ہوتے ہوئے کس کا دین سلامت ہے؟“ مولوی صاحب نے کہا کہ فالب کے معتقد خاص میرن صاحب سے ان کی ملاقات ہوتی رہتی تھی۔ جب میرن صاحب بمبئی میں رہتے تو کسی نے غالب کا شرط پڑھا تو میرن صاحب نے کہا۔ ”یہ بھی کوئی نہیں

فرمان ہے، جیسے چاہا پڑھ دیا۔ یہ غالب کاشتھر ہے ۔

حیدر آباد میں ایک پارسی کی دکان کے قریب سے نواب منظور جنگ گزد رہے تھے یہ اُس زمانے کی بات ہے جب وہ فقط منظور احمد خاں تھے۔ ان کے حق میں بلیغ تھیں گی تو وہ لکھنکھاڑے نے لگے۔ پارسی دکان سے اٹھا اور اُس نے منظور جنگ کو سخت شست کیا اور یہ کہا کہ میری دکان کے سامنے ہر تھا را لکھنکھاڑے بیسی ہتھیں ہے۔ منظور جنگ نے یہ بات مولوی صاحب کو بتائی۔ اب کیا تھا مولوی صاحب بہت سے لوگوں کو ساختھے کہ جن میں کچھ ثقہ بذریعی شامل تھے، پارسی کی دکان کے قریب کھڑے ہو کر تودہ زور سے کئی منٹ تک لکھنکھاڑے رہے اور پھر وہ ہوا کر یہ ڈلوٹی دوزانہ ادا کی جاتی۔ اور جب لوگوں کو یہ پتا چلا کہ پارسی لکھنکھاڑے سے پڑتا ہے، تو جو شخص بھی پارسی کی دکان کے قریب سے گزرتا لکھنکھاڑے گزرتا۔

نواب منظور جنگ نے اپنے الگوئے صاحبزادے بابو مرزا کے لیے ایک چھوٹا سا ہوائی جہاز فریدا جو ایک درخت سے ٹکر کر خراب ہو گیا۔ پھر دُمرا فرید کر دیا۔ صاحبزادے کا یہ اصرار تھا کہ نواب صاحب کسی دن ان کے ساختھ ہوائی جہاز میں بیٹھیں۔ لیکن نواب منظور جنگ ڈستے تھے۔ ایک دن پاپر مرزا نے مولوی صاحب سے شکایت کی۔ مولوی صاحب نے کہا اگر منظور لکھاڑے ساختھ ہتھیں بیٹھتا ہے تو چلو میں بیٹھتا ہوں۔ اور مولوی صاحب نے ہوائی جہاز کی سیر کی۔

مولوی صاحب کو روسوائی کا بہت شوق تھا۔ جب مولوی صاحب دکن میں تھے تو ان کے حریفوں نے یہ آگاہی کہ وہ شراب پیتے ہیں۔ مولوی صاحب کے مکان کے قریب ہی ان کے ایک جوین رہا کرتے تھے۔ مولوی صاحب نے اپنے کمرے کی تام کھڑکیاں کھول دیں اور شراب کی طرح شربت پی کر جھومنے لگے۔

مولوی صاحب کے بارے میں یہ کہنا کہ وہ دہریو تھے، ان پرالازم ہے۔ وہ بڑے روشنی خیال مسلمان تھے، اور تنگ نظر تھیں تھے۔ کبھی کبھی وہ بڑے ذوق و شوق سے نماز بھی پڑھ لیا کرتے تھے۔ مولوی صاحب غیر مقلد تھے۔

مکیم امرداد احمد صاحب نے بیت یا کہ ایک ہندو دوست سے مولوی صاحب نے کہا کہ یاد رکھ اتنے پڑھے کھئے ہو اور دلایت پڑھ بھی ہو۔ اور میں نے یہ سنا ہے کہ تم گائے کاپیشاب پیتے ہو۔ ہندو دوست نے کہا۔ مولوی صاحب، دُنیا کی کسی ہیزی میں اتنے دُنام اور پروٹین ہتھیں جھٹکے گائے کے پیشاب میں ہیں۔ مولوی صاحب نے کہا۔ اس سے زیادہ پروٹین اور دُنام تو میرے پیشاب میں ہیں۔ اگر تم کہو تو میں روزانہ ملتیں بخواہیا کر دوں۔

جادو سے میں ایک ہلاکت ہے جس کا نام سنجیت ہے۔ یہاں کا تمبا کو دُنیا بھر میں مشہور ہے۔ صاحبزادہ سرفراز ملی قلکا سے مولوی صاحب کی یادِ اللہ تھی۔ وہ کسی اُتے جلتے کے ہاتھ مولوی صاحب کے

یہ تباکو بھیجتے رہتے تھے۔ جب مولوی صاحب کا پاہی آئے تو اس تباکو سے خودم ہو گئے۔ ایک مرتبہ انہوں نے بھوئے ذکر کیا اور فرمایا کہ کسی طرح یہ تباکو جادو رے سے منکرو کر دو۔ میں نے دو مرتبہ تباکو منکروا یا۔ میرے پڑوس میں ایک علیم صاحب رہتے تھے۔ ایک مرتبہ وہ لے گئے۔ مولوی صاحب سے جب بھی ملاقات ہوتی تو یہ کہتے کہ تم علیم کا پڑوس چھوڑ دو۔ اور اس سے کہہ دینا کہ اگر اس نے میرا حق مارا تو وہ عمل عدالت ہو جائے گا۔

ایک دفعہ ایک صاحب نے مجھ سے ایم اے کے مقابلہ لکھوا یا۔ جب ان کا انتزدرو ہوا تو مولوی صاحب نے پہلا سوال ان سے یہ کیا کہ تم نظر لانے والے پڑوس میں رہتے ہو۔ اور جب مولوی صاحب سے میری ملاقات ہوئی تو مجھ سے کچھ نہیں کہا۔ دوسرے لوگوں سے کہا کہ بھائی پڑوسی کا بڑا حق ہوتا ہے۔ لوگ اپنادقت ضائع کر کے پڑوسی کے لیے مقابلہ لے چکتے ہیں۔

میں نے ڈاکٹریٹ کرنے کا ارادہ کیا۔ یونیورسٹی میں قارم داخل کر دیا۔ اُستاد کے نام کے آگے مولوی صاحب کے دستخط کر دیا۔ مولوی صاحب اس زمانے میں کوئی نہیں میں تھے۔ انہوں نے دہان سے دستخدا کے ڈاک سے میرا فارم مجھے بھجوادیا۔ اور یہ کہن کہ خدا کے جو کام تم کرنا چاہتے ہو کرلو۔ درہ نجیبے تم سے ایسی امید نہیں ہے۔ بحقاہ سے فدم پر دستخط کر کے مجھے خوشی ہوئی۔ میرا ذاتی کتبخانہ مختارے یہے کھلا ہے اور میں جو کچھ دہبری اس سیسے میں کو سکون گا اس سے مجھے خوشی ہو گی۔ میں میں نے جب یہ فارم یونیورسٹی میں داخل کیا تو اس پر یہ اعتراف ہوا کہ مولوی صاحب اعزازی ڈاکٹر ہیں۔ یہ ۱۹۵۰ء کی بات ہے۔ میں نے یہ بات مولوی صاحب کو نہیں بتائی۔ درہ مولوی صاحب اور یونیورسٹی میں جھیل جھیل ہو جاتی۔

مولوی صاحب نفاست پسند تھے۔ ابھی ورق ایسے پھرے پہنچتے۔ بہت کم کھاتے یہیں اچھی نہ کھاتے۔ پھرے سے سخت نفرت محتی۔ بھروسی اور فرنی بھی ناپسند تھی۔ مرغیں نہ سے بھی پہنچ کرتے تھے۔ گوشت شوق سے کھاتے یہیں کھانے پہنچنے میں اعتدال سے کام لیتے۔ یہ بھی فرمایا کہتے تھے کہ انسان نے کھانے کی مادت ڈال لی ہے ورنہ کوئی ایسی صزدری چیز نہیں ہے۔ شام کو چائے بڑے اہتمام سے پہنچتے۔ بیکٹ اور خشک میوه موجود ہوتا۔ جنکھے کے دسیا تھے۔ ہر مرتبہ جب خفہ پہنچتے، اُنھیں تازہ کر داتے۔ ایک مرتبہ مولوی صاحب ریڈیو پاکستان میں تقریر کرنے آئے تو میں نے چائے کا اہتمام کیا۔ ایک بہت بڑے ادیب افسر بھی موجود تھے جو برسوں ولایت میں روچکے تھے۔ انہوں نے چائے میں بیکٹ ڈال دیا۔ مولوی صاحب بگد گئے اور فرمائے گئے۔ عجیب آدمی ہو چائے پہنچنے کے سلیقے سے ناواقف ہوتا تھا۔ نے چائے میں بیکٹ ملا یا تو نہ چائے کا مزاد ہوا اور نہ بیکٹ کا۔ اور یہیں الگ تکلیف پہنچا گئی۔ اب بعد کوئی چائے پی سکتا ہے۔

ایک صاحب کھانا کھانے کے بعد اپنی انگلیاں چاٹ رہے تھے۔ مولوی صاحب نے اپنے دونوں ہاتھوں کی طرف بڑھا دیئے۔ اسی طرح ایک بزرگ کھانے کے بعد اپنے ہاتھ اپنی دادُھ سے پونچھ رہے تھے تو مولا نے اپنے دونوں ہاتھ بڑھا کر کہا۔ اگر آپ اجازت دیں تو میں بھی ہاتھ پوپنگ لوں۔ لگزوں مولوی صاحب کے کسی ساختی یا عقیدت مند کے میان بھیوں کی تعداد میں اختلاف ہوتا تو وہ مذاق اڑاتے۔

جب مولوی صاحب ہسپتال میں داخل ہوئے تو میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا۔ ایک فریض دوائے کر آئی۔ مولوی صاحب نے کہا۔

”ایئے مس روخ افزاؤ۔“

وہ کبھی ڈاکٹروں پر چوٹ کرتے، کبھی نسوان سے مذاق کرتے۔ جب تک ان کے جسم میں آخری سانس رہی وہ ہنسنے کیلئے رہے اور بیماری اور موت کا بڑی صدائی سے مقابلہ کرتے رہے۔ انہوں نے اپنی زندگی میں کبھی کسی سے ہار ہنیں مانی۔ مرتبے وقت بھی وہ موت کا ڈٹ کر مقابلہ کرتے رہے لیکن موت سے کس کو دستکاری ہے۔۔۔۔۔ مولوی صاحب کی شخصیت میں ایک پوری زندہ دنابندہ صدی ہماری نظر وہ سے اوچھل ہو گئی۔

## خواجہ حسن نظامی

خواجہ حسن نقی میرزاوم بڑے سرے کے آدمی تھے۔ مرنجاں مرنجاں۔ زندگی کی ترازوں کے دلوں پڑتے جو ہیں سے ایک میں دُنیا ہوتی ہے اور دُسرے میں دین، خواجہ صاحب ان دلوں پڑوں کو برآبرد کرتے۔ نافی ایمان اور دادی ایمان کی طرح تھے کہاں میں سنا تے۔ دل کی بولی شمول، صاف سُتری، البیبل اور دیبل زبان۔ لکھن جمن زبان لکھتے بھی تھے اور بولتے بھی تھے۔ اس میں شک ہٹیں کہ خواجہ صاحب اپنے طرز میں یکتا تھے، صاحب طرز تھے۔ خواجہ صاحب کی من موهنی شخصیت ہمیشہ کے لیے نظر وہ سے اوجھل ہو گئی۔ لیکن ان کی من موهنی اور بیسلی زبان اور دل کو اپنی طرف لکھنپنے والی تحریروں ہمیشہ فزندہ رہیں گی۔

سرپرکلاہ، زراثرین، آنکھوں پر سہری فریم کی چینک، ہونگوں پر پان کی دھڑی، کتر وال بیس، بھری داڑھی، جسم پر جبھہ، شانوں پر زلفیں، آنکھوں میں ذہانت کی چمک اور کشش، آواز میں کھنک، بالوں اور دادوں میں ڈرامائیت۔

ان کی بالوں کا اپ پر اثر نہیں ہو لیکن ان کی شخصیت میں وہ بھی ایک ڈنامائیت تھی، اس سے آپ فرد و ممتاز ہو کر رہیں گے۔ ان کی صحبت میں بیٹھ کر اٹھنے کو جو رہ چاہتا۔ بہت سے لوگ اپنی کے ہو کے رہ گئے۔ ان کی محفل ایک درویش اور صوفی کی محفل بھی تھی، اور یہ ایک یاد شاہ کا دربار بھی تھا۔ اس میں خانقاہیت کا جمال بھی تھا اور اس میں سکندر آزاد جلال بھی تھا۔ یہاں مرکشی پرشاد بھی لکھنے آتے۔ نظام دکن بھی ملاقاتیں کی خواہش رکھتے اور یہاں ہمایہ کی بھی گنجائش تھی۔ خواجہ صاحب کے بے شمار دشمن بھی تھے، اور ان گزت دوست اور جان نثار بھی۔ خواجہ صاحب کی شخصیت تضادات کا مرکب تھی۔ کوئی یہ کہتا کہ خواجہ صاحب حکومت برطانیہ کے جاموس ہیں اور کوئی یہ سنا تاکہ خواجہ صاحب ولی کاصل ہیں۔

ملکوں اور اقیانی صاحب اور بھیتا احسان الحق میرزاوم اور دوسرے بہت سے حضرات خواجہ صاحب پر جان پڑ رکتے لیکن بہت سے یہ کہتے کہ یہ سب کھڑاگ ہے۔ خواجہ صاحب کی تندگی ہی میں ان پر بہت لے دے ہوئی۔ ایک صاحب نے خواجہ صاحب کے پارے میں یہ لکھا:

”یون بیسرے کے تھیڑ کے مالک فاسفورس کے تیل، اُدود کے چائے فروش،

خواجہ حسن نظامی“

خواجہ صاحب علامہ اقبال کا ذکرہ اپنی تحریروں میں جب بھی کرتے تو یہ لکھتے کہ شاعر پنجاب فلامر اقبال نے یہ کہا۔ ایک مرتبہ علامہ اقبال نے خواجہ صاحب کو لکھا کہ میرے گھٹنے میں داد ہے فاسفورس کے تیل کی ایک شیشی میرے نام وی پی پی کر دیجئے۔ خواجہ صاحب نے شیشی بھجوادی۔ آٹھویں دن علامہ نے لکھا کہ میرے گھٹنے کا درد فاسفورس کے تیل سے دوڑ ہو گیا۔ اس نے جادو کا اثر کیا۔ خواجہ صاحب نے اسادی، میں علامہ اقبال کا یہ خط شائع کر دیا اور اس پر سُرخی جانی:

”شامِ مشرق کو فاسفورس کے تیل سے فائدہ ہو۔“

اس پر مالک صاحب نے اپنے کالم ”انکار و حوادث“ میں لکھا کہ خواجہ حسن نظامی صاحب کا فاسفورس کا تیل استعمال کرتے ہی شامِ پنجاب علامہ اقبال شامِ مشرق بن گئے۔

جب سنگشن اور شدھی کی تحریکوں نے ذور باندھا تو خواجہ صاحب نے ڈٹ کر مقابلہ کیا۔ سو اسی شدھانند سے مقابلہ ہوا۔ سو اسی جی میدان چھوڑ گئے۔ خواجہ صاحب کے معتقدین میں ملا داحدی صاحب کا نام سرفہرست کاتا ہے۔ داحدی صاحب نے مجھے بتایا کہ شریعت میں ان کے استاد مولوی محمد ایوب تھے، اور طریقت میں ان کے پیشوں خواجہ صاحب تھے۔

بھتیا احسان بھی خواجہ صاحب کے وفیق تھے۔ اور دیوان سنگھ مفتون سے بھی شرم شروع میں ان کی گاڑھی چھپتی تھی۔ پھر دونوں میں ایسی ایسی بھوٹی کہ دونوں ایک دوسرے کے دشمن ہو گئے۔ دونوں نے ایک دوسرے کی دھمیان اڑایا۔ اُدھر مولانا محمد علی جو ہر اور خواجہ صاحب میں بُشے یادگار معرکے ہوئے مولیانا محمد علی جو ہر خواجہ صاحب کو قد ادم پوسٹ کیا کرتے تھے۔ غرض کہ خواجہ صاحب پوچھلی رکھنے میں اپنا بحاب ہنسی رکھتے تھے۔ دو صاحب طرز ادیب بھی تھے، صفائی بھی تھے۔ مفتر بھی تھے، سبیع بھی تھے اور صوفی بھی۔

خواجہ صاحب ابھی بچتے ہی رکھتے کہ ان کے والد کا سایہ سر سے اُٹھ گی۔ وہ کتنوں کا گھر اُٹھ کر دیلو سے اسیشن جاتے اور کتابیں بھیتے۔ اس کے ساتھ ساتھ تعلیم بھی حاصل کرتے رہتے۔ پھر جب لکھنے لکھانے کا شوق ہجتا تو خود کی میں لکھتے اور خود اخینی بھیتے۔ خواجہ صاحب کی تحریک ایسی موسہنی اور مضمون ایسا بیسلا ہوتا کہ دوڑ دوڑ تک ان کی شہرت پھیل گئی۔ مسلطان بھی کی دوگاہ سے تعلق تھا۔ پیری مریدی بھی شرم کر دی اور گذتی نہیں ہو گئے۔ مسلطان بھی کی دوگاہ ان کی تحریکوں کا مرکز بن گئی۔ کئی رسائل اور اخبار لکھائے کئی حلیف پیدا کیے۔ مقابلے میں جو لوگ خواجہ صاحب سے قدر قائمت میں چھوٹے تھے، وہ بھی نامور ہو گئے۔ خواجہ صاحب کے مریدوں کی تعداد ہزاروں لاکھوں تھی۔ اپنے مریدوں کو نئے نئے خطاہات سے نوازتے۔

راہم نہار اجر بھی ان کے مرید تھے۔ نواب صاحب جادوہ الچھان کے مرید تو ہمیں تھے لیکن عقیدت مند ضرور تھتے۔ نواب صاحب جب بھی دلی آئے تو خواجہ صاحب کے ہاں حاضری ضرور دیتے۔ نواب صاحب سلسلہ پشتیوں میں مرید تھے۔ اجیر کے ٹرس کے بعد خواجہ صاحب کا ٹرس جادوے میں ہوتا۔ ہندوستان کے نامی گرامی قوال اجیر سے جادوے آئے اور پھر دربار ہاں میں محفلِ سماں شستہ اور دیکھنے کے قابل ہوتی۔ آس پاس کی ہندو ریاستوں سے جعلی سُلَان جادوے آئے اور خواجہ صاحب کے ٹرس کی مخلوقوں میں شرکت کرتے۔ خواجہ صاحب سے مجھے انہی مخلوقوں میں نیازِ عالم ہوا۔ میں اکثر ان کی قیامِ گاہ پر بھی حافری دیتا۔ پھر جب کبھی دلی سے گز دنا تو خواجہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوتا۔ میں ان کی باتوں اور ان کی تحریک کا لگائی تھا۔

ہندوستان میں بخششا قوال کا طویلی بول رہا تھا۔ بخششا خواجہ صاحب کی دریافتِ خفا۔ وہ خواجہ صاحب کا دمروں دیوارِ تھا، اور خواجہ صاحب ہی نے نواب صاحب جادوہ سرخمدان فخار علی فان سے اس کا تعارف کرایا تھا۔ بخششا کی طرز میں نور تھا، اس کی مرکیاں لگائیں کر دیتیں۔ وہ بو شتر گاتا اس شعر کی تصویر بین جاتا۔ وہ شعر اور موسيقی کے امتزاج سے تصویر کیتیا۔ بخششا کا رنگ سانو لا تھا لیکن اس کے نقشِ بڑے نیکے تھے اور موسيقی سے اس کی شخصیت پر بڑی محبوبیت پیدا ہو جاتی تھی اور جب بخششا یہ مرصع پڑھتا، اے ترک غمزہ زن کے مقابلِ شستہ۔ تو بخششا کو دیکھ کر یہ مرصع دہرا نے کو جی چاہتا اور جب بخششا بیتم وارتی کی پرفل:

"وہ پلے جہلک نکے دامنِ مرے دستِ ناقلوں سے"

گھانا، نوشایہ ہی کوئی ایسا پتھر دل ہو گا جس پر بے خودی نہ چھا جاتی ہو۔ اشعار میں جو چینگداری ہوتی اس کی آواز اور اس کی ادائیگی اسے شعلہ بنادیتی۔ مخصوص مخلوقوں میں بخششا ساری بادھ کر ناچتا اور بھگت کیر اور میرا کے گیت گاتا اور ایک تیامت برپا کر دیتا۔ یہ ہمیں تھا کہ بخششا گاتا اور دُسرے روئے۔ میں نے تو بخششا کو بھی اپنے گھانے پر دستے دیکھا ہے۔ وہ صاحبِ حال تھا۔ ۱۹۲۴ء میں بخششا امرت سرا آیا۔ اور اس کی ساری پارٹی نے میرے یہاں قیام کیا۔ وہ سات دن تک رہا اور میرے والد صاحبؒ کے پہنچانے پہنچاں کی توالیوں کا بند دبست کر دایا۔ اعلیٰ حضرت اُس زمانے میں اس سے کسی بات پر خفا ہو گئے تھے۔ پھر جب بخششا اپنے دلن میر مخدی گیا تو اس کا خطِ موصول ہوا جس میں اس نے لکھا تھا کہ اعلیٰ حضرت نے مجھے جادوے بُلوا یا ہے اور میں جارہا ہوں۔ انشاء اللہ آپ کی اور ہماری ملاقات اس برس جادوے میں ہو گی۔ اور یہ بخششا سے آخری ملاقات تھی۔ وہ دن کا مریض تھا۔ میر مخدی سے یہ خبر آئی کہ بخششا مُر گی۔ بخششا کے مرے نے پر دبست میں تعطیل ہوئی۔ اعلیٰ حضرت کو بے پناہ صدمہ ہوا۔ اور خواجہ صاحب کی محفل کا یہ چھکتا ہوا ایک ہمیشہ کے لیے خاموش ہو گیا۔

جسے یاد ہے کہ ایک مرتبہ بخشش نے مغل سماں میں وہ رنگ باندھا کہ اعلیٰ حضرت نے اُسے ایک خوان دیا جس میں رسم کا تھا اور نقدی رکھی ہوئی تھی۔ خواجہ صاحب نے پاؤ اڑ بلند کہا کہ — اگر یہ بخشش ہے تو حضور دل شاہ ہیں — اس دن سے توگ اعلیٰ حضرت کو دل شاہ کہنے لگے۔ بخشش کا ایک جوڑی دار، جو ڈھونگی بجاتا تھا اور جس کا نام جست تھا، کراچی میں گمنامی کی سوت مرگیا جن ایسی ڈھونگی بجائے والا تھی اب پیدا ہنیں ہو گا۔

خواجہ صاحب کی تقریب میں کا عجب انداز ہوا کرتا تھا۔ یہاں بھی وہ ڈرامائی انداز سے کام لیتے۔ تھقہ کہانی سے تقریب شروع کرتے۔ زبان اور صفت میں سادگی ہوتی — خواجہ کو گانے والا بھی بُٹے اہم تھا کہ اُن کی تقریر سختا اور سرد تھتھا۔ جادو سے میں عبید میلاد النبیؐ کی تقریب میں خواجہ صاحب نے شرکت کی اور تقریب اس طرح شروع کی۔ جب میں جادو سے ایشیش پر آئتا تو میں نے دیکھا کہ ایک اسکول کے میدان میں بچے نٹ بال کھیل رہے ہیں۔ مجھے دیکھ کر فٹ بال نے ایک چیخ ناری۔ میں نے فٹ بال سے کہا کہ تھکی تکلیف ہے؟ فٹ بال نے کہا، نہ جانے فریگوں کو مجھ سے کیا بیڑتا تھا، مجھے اس لیے بنایا کہ میں شوگریں لکھاتی رہوں۔ مجھے شوگریں لکھتے کھاتے صدیاں پیٹ گئیں۔ ایک سیری ہیں ہے جس کا نام والی بال ہے۔ اُسے دیکھو، ہاتھوں ہیں رہتے ہے۔ مجھے اس پر شک آتا ہے۔ اور پھر خواجہ صاحب نے بتایا کہ یہی جزا اورزا ہے۔ اور پھر فرمایا کہ مسلمان ایک سرے سے فٹ بال بنے ہوئے ہیں جو کبھی والی بال نہ سمجھتے۔ اور جو کبھی ہاتھوں ہاتھ لیتے جاتے ہتھے۔ اور پھر فرمایا کہ اگر فٹ بال رو رو کر اپنے گئی ہوں سے تاب ہو تو کوئی دوہرہ نہیں کہ اس کی خطاب صفات نہ ہو جائے اور وہ پھر ایک مرتبہ والی بال سنبھال جاتے۔ اور آخر میں خواجہ صاحب انسوہ جسٹے کے مو منوچ پر آگئے۔ وہ مشاہیں دے کر بات سمجھایا کرتے تھے۔ پوکو سعدی شیرازی اور موظنا ناروی کا۔ انداز تھا۔ خواجہ صاحب اور دیں ہندی زبان کے ایسے الفاظ، جو انہوں کا حصہ ہیں گئے تھے اور اُدو زبان کی دل کشی میں اضافہ کرتے تھے، بُٹی خوبی سے استعمال کرتے تھے۔ خواجہ صاحب ہندی زبان سے تبلیغ کا بھی کام لیا کرتے تھے۔ سچتے ہیں کہ وہ دوپر دو ہمارا جہ سرکش پرشاد کو بھی مسلمان بنانے کے تھے۔ ہمارا جہ کی ایک مسلمان پوچھی بھی تھیں جن کی اولاد مسلمان ہے۔ ہمارا جہ نے اپنی ذندگی میں یہ داد دیکھوں فاش نہیں کیا اور آخر میں ان کا انجام ہندوؤں ایسا کیوں ہوا؟ یہ ایک داڑ ہے اور نہ جانے یہ کتنے داڑ ہے۔

پاکستان بننے کے بعد خواجہ صاحب ۱۹۵۰ء میں پاکستان آئے۔ اور یہ سیری ان سے آخری ملاقات تھی جو ریڈیو پاکستان میں ہوتی۔ خواجہ صاحب اور سولین آزاد میں چل رہی تھی میں نے موقع کیا، خواجہ صاحب مولانا کا سلطانیہ بہت وسیع ہے۔ فرمایا۔ ایسی التذیم کی، الغرس، کا حافظ ہے۔ مجھے خواجہ صاحب کی ذہانت پر یہ مت بھی ہوتی اور ہنسی بھی آتی۔

خواجہ صاحب اور مولیٰ نظرؑ خان میں بھی خوب چلتی تھی۔ مولیٰ نے خواجہ صاحب پر بہت سی نکیں اور اشعار کے ہیں یا لیکن سنگھٹنی اور شدھی تحریک میں خواجہ صاحب کی حمایت بھی کی ہے۔ ایک مرتبہ خواجہ صاحب نے اپنے اخبار کی ایک خبر پر، جو صادی میں شائع ہوتی تھی، ہندوؤں سے معافی مانگ لی۔ اسے پروفیسر گلشن رائے نے پانچ پرچھا دیا اور اپنے اخبار بھیشم میں اس معافی نامے کو شائع کیا۔ اور آخر میں وہ مت ترے گیدی کی دُم میں نہدا، لکھ دیا۔ لیکن نظر علی خان کی طبیعت پھر کم گئی اور انہوں نے قی البدیہ یہ اشعار کہے :

|                               |                               |
|-------------------------------|-------------------------------|
| سُخندر ناریوں والی نادی       | جب ہوتی ثابت اصل سے ہاری      |
| خوابہ نے فرد اکر دی تلافی     | ماں ل لاڈوں سے مسان           |
| مبرانیں پھر بھی سنا آیا       | جائی کا پکڑا یکوں نُکریا      |
| ہست تیرے گیدی کی دُم میں نہدا |                               |
| آیوں کی اس حالی کے سنتے       | جاتی کی اس دکھوال کے سنتے     |
| خواجہ جو ہیں پیغ کے ہادی      | ذہ بھی ن کر دیں یکوں یہ منای  |
| من کے جسے سر پیٹ سے لالہ      | ہست ترے نخزے میں گرم سلا      |
| ہست تیرے گیدی کی دُم میں نہدا |                               |
| آن ہے جب سے دیش میں ٹھڈی      | ماری گئی ہے جبات کی بُدھی     |
| چے کہیں لاٹھی ہیں کہیں اٹھیں  | اُدھی ہیں جن سے خون کی چھینیں |
| ماں ترے ان منزہوں نے ڈالا     | ہست ترے نخزے میں گرم سلا      |
| ہست تیرے گیدی کی دُم میں نہدا |                               |

---

# مولانا ظفر علی خان

روزنامہ زمیندار ایک تایم نیوز ادارہ تھا۔ اس نے بڑے بڑے ادیبوں اور صحافیوں کو جنم دیا۔ اس کی کوکھ سے بے شمار روزنامے نکلے۔ اس کے اوراق پر یونیورسٹی کے نامی گرامی ادیبوں اور صحافیوں کی جو دستِ بحث کے آن میٹ نقوشِ ثبت ہیں۔ روزنامہ زمیندار کے ادارہ تحریر میں سلیمان پاپی پتی اور جالبہ دہلوی بھی تھے۔ سالک و تھیر، قاضی احسان اللہ، علامہ رشدی، مرتضیٰ احمد خاں میکاش، حاجی لقائی، صیفیہ میر کاشمیری، اسی ادارے سے والبندہ رہے۔ مولانا ظفر علی خان اپنے ساتھ گلستان سے مولانا پوچھ حسنه حضرت کو لے کر آئے۔ پیرودہ نا ڈھنہار تسلی نے اسی اخبار کے فترتیں اپنا بستر جمایا۔ اور وہ یہاں سے مڑک رکھ لے۔

میرا تعلق روزنامہ زمیندار سے زیادہ مولانا ظفر علی خان سے تھا۔ حضرت مولانا مجید ہر بیان پر شفقت فرماتے اور یہیں ان کے ساتھ سائے کی طرح رہتا۔ وہ جب بھی امرت سرا آتے میرے یہاں قیام فرماتے یہیں زمیندار میں حلزم ہنیں تھا، ذیر قریبیت تھا۔ میرے صفا یعنی زمینداریں شائع ہوتے رہتے۔ اور یہیں جب بھی حضرت مولانا کے سامنے آتا وہ مجھے دیکھ کر اذا جاء نصر الله ہوتے۔

حضرت مولانا ظفر علی خان نے یونیورسٹی کے مسلمانوں میں اخبار عینی کا تذائق اور ادبی و سیاسی شعور برداشتی۔ اور اردو صحافت کو مغرب کے ترقی یافتہ ملکوں کی صافت کا ہم پڑھ جائیا۔ اور اسے انگریزی زبان کے الفاظ کے ایسے مترادفات عطا کیے جیسے اردو صحافت کی ایک علیحدہ لغت مرتب ہو سکتی ہے۔ مولانا ظفر علی خان نے اردو صحافت کے مدرب انشا کی بنیاد رکھی۔

روزنامہ زمیندار اور اس کے ہم صدر روزناموں کے مدیر یونیورسٹی کے مشہور تایم نیوز شخصیتیں تھیں۔ یہ خود جیتنے جائیگے ادارے تھے اور ان کے اخبار ہواں کے تجھے نہیں چلتے تھے بلکہ یہ عوام کو اپنے تجھے کرائے ہوئے تھے۔ یہ راستے عامہ کے آئینہ دار ہی نہیں تھے، یہ راستے عامہ کے خالق بھی تھے۔ اور اگر پریس اپنے منصب کو پہچانتے گئے تو راستے عامہ کی تحقیق پوسی ہی کے منصب و فرائض میں شامل ہے۔

ابوالکلام آزاد، محمد علی جو سہرا در حضرت مولانا ایک ہی زمانتے کی علمی شخصیتیں ہیں۔ ذرا الکی کی بوان کے کارناموں پر نظر ڈالیں۔ یہ لوگ وہ کام کر گئے جو کئی نسلیں اپنے پورے عرصہ حیات میں نہیں کر سکیں۔ جب یہ

پیلک پریٹ فارم پر گزینتے تو فرگی اقتدار کا ایوائی لرز اٹھتا اور جب یہ رقم اٹھاتے تو یون گن کو جیسے اُتش  
فشاں پہاڑ کا دباؤ نہ کھل گیا ہے۔ ان نوجوانوں نے بُر صیزیر کے ایک ایک شخص کے دل میں آزادی کی لگن پیدا کی  
اور بُر صیزیر کے مسئلہ توں کے لیے ایک حلخہ پریٹ فارم اور ایک حلخہ پریس قائم کیا اور اُدو صحافت بُر فرسودہ  
خبروں کی بے شک ترتیب تک محدود تھی، انہوں نے اسے عالمی صحافت کا ہم پر بنانے کی گوشش کی۔

بر ما یکل آڈ و اُر جس کے ہاتھوں مولانا کو بُری بُری اذیتیں پہنچی تھیں، اور بُر پنجاب کا گورنمنٹ، مولانا  
کے بارے میں لکھتا ہے :

”زمیندار ایک اُتش بار اخبار ہے، اور اس کا ایڈیٹر ظفر علی خاں ایک اُتش مزاج  
شخص ہے۔ ۱۹۱۳ء میں اس نے تو کوئی کے لیے چندہ فراہم کرنا شروع کیا اور رقم پیش  
کرنے کے لیے یہ قسطنطینیہ گی، تو کی سے واپس کا اندازی سیان پہنچنے سے زیادہ شوخ  
اور باعیانہ ہو گی ہے۔“

اُدھ جب مولانا توکی سے واپس آئے تو مولانا الٹاں جیسی حالت نے الہ کی روح میں ایک قصیدہ لکھا۔  
جس کے چند اشعار یہ ہیں :

|                             |                            |
|-----------------------------|----------------------------|
| اے دین کے استھان میں جاتیاز | اے نصرتِ حق میں تین عربان  |
| اے مسدقِ وصفا کی زندہ تصویر | اے شری дол لے ظفر علی خاں  |
| ہے زندہ وہ نکار ادامت       | ہوں ذندہ جس میں بجھ سے انس |

مولانا ظفر علی خاں بے مثال مترجم تھے۔ مولانا نے بابے اُدوڈا ڈاکٹر مولوی عبد الحق صاحب کی فرمائش اور  
اصرار پر ڈاکٹر ڈیپر کی شہرہ اُنالق کتاب ”CONFLICT BETWEEN SCIENCE AND RELIGION“ کا اُدوڈیں ”مرکزِ مذہب و سائنس“ کے نام سے ترجمہ کیا۔ اس کتاب میں مصنف نے مذہبی عصیت پر انتہائی  
علم و خفہ کا اعلیٰ کیا ہے اور اسے ڈاہمپر چو سائنسی حقائق سے مگر اتنے ہیں، کہاںی نکتہ پھیلی کی ہے۔ اس سلسلے میں  
ہم صوف کا ہدفِ ملامت نصرانی مذہب ہے۔ ڈاکٹر ڈیپر نے اسلام کی عدیم التغیر فتوحات اور قابلِ رٹک تہذیب کا  
ذکر کیا ہے۔ چون کہ مصنف نے فلسفہ مذہب کا فارم مطالعہ ہنیں کیا تھا اس لیے ہمیں کہیں وہ بہت سطی باقی  
کہہ گی ہے۔ چون کہ مولانا ظفر علی خاں نے ترجیح کے ساتھ ساتھ حواشی میں ڈیپر کے غیلات کی رو و قدح کی ہے  
اور جواہر میں منطقی دلائی دیے ہیں، اس لیے اس تصنیف میں جو کمی وہ گئی تھی اسے ظفر علی خاں کی بے لائ تنتیہ  
اوپر سرے نے پوڑا کر دیا۔ اس ترجیح کا صدقہ مہ بابے اُدوڈ نے لکھا ہے۔ چند سطر ملاحظہ فرمائے :

”اُدوڈ زبان میں یہ سچی کتاب ہے جس میں اصل کتاب کے ذریعہ فضاحت کو بعینہ قائم  
دکھایا گیا ہے۔ اس کتاب کے ترجیح میں دو بُری مشکلیں تھیں۔ ایک علمی اصطلاحات و مباحث  
وُسری زبان کی فضاحت و باغفت، ظفر علی خاں نے بُر حقیقت میں قابلِ سیارک باد ہیں، اس

مشکل کو ہمایت آسان کر دیا ہے :

نگر علی خان کے علمی و ادبی کارناصوں کا زمانہ دکی میں گزرا۔ نواب حسن الملک نے ایک خط میں، جو انہوں نے نواب افسر جنگ کو لکھا تھا، کتنی صحیح بات کہی ہے کہ نگر علی خان نے علی گھومن میں رہ کر جو حال کیا ہے، حیدر آباد اس سونے پر سہا گئے کام دے سکتا ہے۔ اور ہم یہ دیکھتے ہیں کہ مولانا کا حیدر آباد کا کام ان کا سب سے بڑا علمی و ادبی سرمایہ ہے۔ جو بہت پچھوٹھائے ہو گیا اور جو تھوڑا سا بچا ہے، اگر حالات ایسے ہی ہے تو وہ بھی ضائع ہو جائے گا۔

۱۹۰۴ء میں حضرت مولانا دکھن ریویو کے ایڈیٹر تھے۔ اس زمانے میں انہوں نے بہت سی مشہور انگریزی نظموں کا ترجمہ کیا اور بہت سی تبلیغی خود بھی کیے، انہی میں روڈ موسیٰ نے بہت شہرت پائی۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>اُنثا ہے تو نے تختہ یاران آشنا کا<br/>ہم بچو ہے تو کھائیں تو نہیں ہمی کوتا کا<br/>تیرا ہر اک پتھیرا قاصدہ بن قضا کا<br/>مر پر ہے رات کالی طوفان ہے بلاؤ کا<br/>مورد ہو ناخدا کیوں الزام ناروا کا<br/>وقت آگی مزا کا جہد آگی جزا کا<br/>کاشا ہر اک دل میں اس کا چھا بھے گا</p> | <p>او نامرادِ ندی بچو پر عفصبِ خدا کا<br/>اچھا کیا او ا حق ہمسایگی کا تو نے<br/>تیری ہر ایک ملک داعی بھی اجس کی<br/>سندھاد میں ہے کشتی ڈھنا ہوا ہے لگر<br/>تقیدِ پہنس رہی ہے تو پیر رہی ہے<br/>شب ہے شبِ قیامتِ دن ہے حباب کا ڈکھ<br/>اس واقعہ کا نامم بر سوں بپا رہے گا</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

مولانا حاتمی کو یہ نظم آنی پسند آئی گہ انہوں نے حضرت مولانا کے نام ایک خط میں یہ لکھا:

”روڈ موسیٰ“ میں آپ نے جو کچھ لکھا ہے وہ جھنڑ زورِ طبع اور شاعری کی خداداد و قابلیت سے لکھا ہے۔ اگر آپ جیسے دوچار ادبی ملک میں پیدا ہو جائیں تو کچھ امید پوچھی ہے کہ نئی شاعری چلنگ کے پنجاب میں آپ جیسے چند لوگوں کی صورتیں نظر آتی ہیں بشرطیکہ فکرِ معماش دم لینے دے۔ اور یہ پہلی بھی دل کوئی رہے:

مولانا نے مشہور انگریزی نظموں کے ترجمے اس طرح کیے ہیں کہ ان ترجموں پر اصل کا لگان ہوتا ہے۔ مولانا نے روڈ بارڈ پکنگ کی مشہور کتاب ”دی جنگل میک“ کا انسان ارڈ میں ترجمہ کی۔ اس میں کہیں کہیں موجود مکال کہ انگریزی کی مشہور نظموں کے ترجمے بھی کر دیئے۔ مثلاً یعنی سن کی نظم ”دی بردک“ کا منظوم ترجمہ بھی شامل ہے جو کچھ اس طرح ہے۔

|                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>چاند کو اور تاروں کوئی اپنا یہ شماراںگ شناق ہوں<br/>جائے چھلکتے دیا کوئی شریستہ دل پوتی ہوں<br/>محکوم دیکھویکہ دش پر صحیح دس احتیل جاتی ہوں</p> | <p>چاروں میں جھنکاروں میں مکاروں میں دیرانوں میں<br/>کاشتی ہوں میں ایک پلکا درختوں کی دوڑ پر آخر<br/>غم و زید کی ہستی کیا صبح آئے شام سرحدیے<br/>اور لارڈ باروں کی مشہور نظم ”دی سن“ کا ترجمہ بلا حظ فرمائے:</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

تجھے بیڑوں کی لیا پوچھا جس اذوں سے تجھے کیا ذر  
تفوق اس کام سے جاتا ہے ساحل پر مسلماً اک  
بساں شعلہ برق و مثال نافہ تنہ  
پڑے ہیئت سے جن کے کانپتے ہیں تاہم طرف گھر  
عیش نمازیں ہے مل شنے پر پنا جس کی ہے پانی پر  
انھیں توڑا ہے سوچ آسمان پیکر سے مگر اک  
کہاں ہے کار تیسع کی شان کہاں روما کا کردار  
تجارت کا انھیں مرکز حکومت کا انھیں مدد  
تجھے کیجیے فدا کی عظمت داجلاں کا منظر

بجھے جا اسے یہم ٹرد ف وئیں و تیرہ دا خفر  
زمیں کو گڑھ کرتا ہے تباہ دپانمال انسان  
وہ پیرے جو پسکتے اور گرجتے ہیں دم پیکا  
ہر اس ان ملک ہیں جن سے لرزق جن سے ہیں قیس  
ہنستگ پھوب انھیں کہیے کہ جن کا صافع قلکی  
کھونے ہیں یہ تیرے اور محل کربارہ تو نے  
ہوئی کیا عظمتِ زینا ہوئی کیا مشکتِ باہل  
زمانہ جب موافق تھا بستا یا تیری ہر دوں نے  
تجھے کیجیے خدا کی جبود اور اکرام کی مدد

اب آئیے مولانا سے یہیے - دو میاں قد - کسرتی چن جسم کے اعتبار سے عام بیٹوں سے مختلف - ان کا  
جسم چھپ رہا، وزش کرتے ہیں اور میلوں پیدل چلتے - پانک بیوٹ سے داقت، پڑے اچھے پیڑاک (اوٹھے سوار)  
سر کے ہواشی پر بال اور چندیا باؤں سے غالی - چندیا پر ایک سیاہ رنگ کا مسٹا - دنگ گندمی - میرے ہوش سے پہلے  
سوٹ بھی پہن کرتے ملتے - لیکن یہی نے انھیں ہجیشہ علی گزوں کٹ شیر و ای میں دیکھا - جل گزوں کٹ پا جامہ بھی پہنچتے ملتے -  
سر پر دمی ٹوپی - پاؤں میں پھری - تہقیقہ اس ذور سے لگاتے کہ چھت اڑ جاتی - کھانا اچھا کھاتے  
لیکن کم خواراک -

مولانا کے پیدل چلنے کے بہت سے نقطے ہیں - پہلا نقطہ تو یہ ہے کہ جب مولانا ظفر علی فان حسرت صاحب  
کو اپنے ساتھ لے کر کلکتہ سے لاہور آئے اور انھیں زمینہ رار کے دفتر میں ٹھہرا دیا تو روز نامہ زمینہ اور کے ایڈیٹر راضی  
اسمان اللہ نے رات کو باؤں باؤں میں مولانا پراغ حسین حسرت کو یہ بتا دیا کہ دیسے تو میہاں ہر طرح نیزت ہے لیکن مولانا  
کو ایک مرض ہے اور وہ یہ ہے کہ سورج کی پہلی کرن لکھنے سے پہنچے ہی گھر سے نکل جاتے ہیں اور ساری دنیا کا  
ایک چکر رکھتا ہے اور اس نیز ہے کہ مولانا کو اپنے دوستوں کی سمت  
کا بہت خیال رہتا ہے لہذا اگر نیزت چاہتے ہو تو بیسج جب مولانا انھیں سوتے سے جنگاں تو کوئی معقول مسلم  
کر دینا - جب دوسرے دن جسیع مولانا نے حسرت صاحب کے دروازے پر دستک دی تو حسرت صاحب  
نے کہا ہے ہوئے پوچھا: کون؟ " مودا نہ کہا - حسرت صاحب کیسی بیعت ہے؟ " فرمایا - " کیا مزمن کر دوں -  
رات بھر قولخ کے دردیں تڑپتا رہا بُوں ॥

ایک مرتبہ میں مولانا سے ملنے کے لیے ان کے آبائی گاؤں کرم آباد گیا - مولانا نظر بند مختے رہے دوسرے دن  
نظر بندی کی مدت ختم ہو رہی تھی - چنانچہ مسیح کی نماز پڑھ کر مولانا نے اپنا اپنی کیس مجھے دیا اور خود فرمائے بھر نے  
لگے - کرم آباد سے ریز رہا اباد کا اسٹشن فائصہ فائصہ پر ہے - میرا خیال تھا کوئی نہ کرم یا صورت ہمارے بھیجے ارسی بولگی -

حالت یہ بھتی کہ مولانا چل رہے تھے اور میں دوڑ رہا تھا۔ مولنا پس کچھے مر مر کر گئے۔ بیکھتے اور مسکراتے۔ خیر خدا ندا کر کے ہم دنیوں آباد ریلوے اسٹیشن بیزیت پہنچ گئے۔ مولانے کے ہا۔ ”کہو یہ کیسی دہی؟“ میں نے کہا۔ ”آپ کی تو سیر ہوئی اور اپنا سفر ہو گیا۔“

ایک مرتبہ مولانا کو دھمکیوں کے خطوط موصول ہوئے۔ ہر خط میں یہ لکھا ہوتا کہ تم کو ماد ڈالا جائے گا۔ مولانا اندر علی خانی اور مولانا کے دوسرے احباب نے پولیس میں رپٹ درج کروانی۔ چنانچہ ایک پولیس انپکٹر مستعین کیا گیا۔ اس نے مولانا سے اہ کا پروگرام پوچھا۔ پہلی چیز صبح کی سیر تھی۔ پہلے دن تو انپکٹر پولیس مولانا کے ساتھ نیز کے لیے گیا لیکن دوسرے دن اُس نے اپنے افسر سے کہا کہ کوئی گھر سوار مقرر کیجیے۔ بیرے بس کا یہ کام ہنیں ہے۔ مولانا کبھی تو میکلود روڈ سے چلتے اور شاہد سے سے فٹ آتے اور کبھی اس سے آجے نکل جاتے۔ ایک دن سالک صاحب نے کہا۔ مولانا آپ لاہور کی ڈاک شاہد سے پہنچا آیا کیجیے اور دوسری پر شاہد سے کی ڈاک لے آیا کیجیے۔

جس طرح موسمِ سرما کی صبح لوگ ٹوٹوٹ کی پیسل کر کا انتظار کرتے ہیں اسی طرح بر صیر کے ہر شہر میں، گرمی ہو یا سردی، لوگ بازاروں، گھیوں اور سڑکوں پر نکل آتے اور روز نامہ زیبندار کا انتظار کرتے۔ جو لوگ پڑھتے ہوتے وہ پڑھتے، اور جو لوگ ان پڑھتے وہ دوسروں سے پڑھوا کر سخھتے۔ بازاروں میں ایک دکان دار دوسرے دکانی دار کو مولانا کی کوئی چیز پیش نہ کر نہ نظر اخبار سے پڑھ کر سناتا۔ یہ اخبار کی حق خود مولانا ظفر علی خان تھے، جو گھر گھر ہنہ جاتے تھے اور ہر گھر میں ان کا خیر مقدم کیا جاتا۔ اس زمانے میں اخبار میں کاشوق عام تھا۔ اگر مولانا پس لئے حسن حضرت سالک صاحب اور تبر صاحب شہر میں نکل جاتے تو لوگ اشاروں سے ایک دوسرے کو بتاتے کہ وہ دیکھو سالک صاحب، کل انہوں نے فلاں فلاں بات لکھی تھی اور یہ مولانا چوناچن حضرت ہیں، بعضی کیا خوب بخستے ہیں۔

---

# مولانا عبد المجید سالک

سالکت صاحب صورت شکل سے لیڈر معلوم ہوتے تھے۔ اس زمانے میں چند لیڈروں کو چھوڑ کر سارے لیڈر ایسے ہی ہوتے تھے۔ لمبے چڑے بخاری بھر کم۔ جیسے مولانا شوکت علی، مولانا محمد علی یا جیسے سید عطاء اللہ شاہ بخاری۔ سالکت صاحب کا رنگ گند می تھا۔ پیشائی کشاد، آنکھیں بڑی بڑی لیکن اندر کی طرف دھنسی ہوئی۔ کرتاشوار اور کشیر وانی پہنچتے۔ پاؤں میں گرگابی یا پپ۔ تحریک غلافت میں قید بھی کاٹ چکے تھے۔ عربی فارسی کے منہتھی۔ شعر بھی کہہ لیتے تھے۔ خط ایسا پاکیزہ، جیسے موقع پر ودیے۔ وساراتم پوری کو اپنا کلام دکھاتے تھے۔ ایک مرتبہ سالکت صاحب نے رستا کو خط میں لکھا کہ میری شاعری کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے تو رستا نے جواب میں لکھا کہ "آپ کا خط بہت اچھا ہے"۔ سالکت صاحب کی تحریر بے پناہ شلگفتہ اور سادہ اور دل سوہ لیٹنے والی تھتی۔ اور بڑی روں دوان۔ پڑھنے میں کہیں بھی شعو کر نہ لگتی۔ سالکت صاحب ادیب بھی تھے اور صحافی بھی۔ صحافت میں جن چند لوگوں نے ادبی معیار قائم رکھا تھا ان میں سالکت صاحب کا نام بھی آتا ہے۔ وہ مترجم بھی بڑے اچھے تھے۔ اردو صحافت کے لغت سازوں میں سالکت صاحب کا نام مرفرہست آتا ہے۔ آج بھی اردو صحافت کے ذخیرے میں جو چند الفاظ سکھ رائجِ وقت ہیں اور جو انگریزی الفاظ کا ترجمہ میں، ان کا ترجمہ کرنے والوں میں مولانا ظفر علی خان کے ساتھ ساتھ سالکت صاحب کا نام بھی آتا ہے۔ مولانا ظفر علی خان نے بعض الفاظ کا ترجمہ ایسا ترجمہ کیا جو ثقافت کی وجہ سے درج ہے پاسکا۔ لیکن سالکت صاحب نے ان الفاظ کا ترجمہ ایسا رواں کیا کہ بڑی آسانی سے زبان پر چڑھتے۔ مثلاً سول دس او بیٹھی انس (CIVIL DISOBEDIENCE) کا ترجمہ مولانا نے حصیان مدنی کیا تھا اور ہنگری سڑکی (HUNGER STRIKE) کا مقاطعہ بھوئی۔ یہ الفاظ معمول نہ ہوئے۔ لیکن جب سالکت صاحب نے ان کا ترجمہ رسول نافرمانی اور بھوک ہترنال کیا تو یہ الفاظ آج تک رائج ہیں۔

■ سالکت صاحب دارالشایعات پنجاب میں ملازم تھے اور ان کی یہ دیوبنیہ خواہش تھی کہ

حضرت مولانا ظفر علی خان کی سعیت میں "زمیندار" میں کام کریں۔ "زمیندار" کی جیشیت اس وقت نہ صرف پنجاب میں بلکہ پورے ہندوستانی میں چاہم صحافت کی تھی۔ اس ممتاز خبر سے ہندوستانی کے بڑے بڑے اور تامی گرامی ادیب "مولانا سیم پانی پتی"، سید جالب دہلوی اور علامہ نیاز فتح پوری وغیرہ منسلک، ہے۔ قدری سالک صاحب کی یہ دلی خواہش پوری کر دی اور وہ اور مولانا غلام رسول تھر اس ادارے سے والبستہ ہو گئے۔ سالک صاحب زمیندار کا فکاہ سیہ کالم فکاہات "لکھ کرتے تھے اور تھر صاحب اداریہ۔ دو زمامر زمیندار ہندوستان کا سیاری اخبار تھا۔ اور کوئی لگرا اور فرا ایسا نہ تھا جہاں یہ اخبار پڑھا نہ چاہتا ہو۔ سالک صاحب کاشمار محل کے مشہور مزاہیہ کالم توں میں ہوتا تھا۔

زمیندار میں وقت پر تھواہ نہیں بتی تھی۔ مولانا انحرفت علی خان کی شاہ نزیحی میں خاصی رقم محل جاتی اور پیر ظفر علی خان کے قلم سے تو انگریز بھڑکتے تھے۔ اور محمد علی جو تھر انگریز دشمن تھے۔ زمیندار آئے دن قبیط ہوتا رہتا۔ اس سوڑت میں جو لوگ اس سے والبستہ تھے وہ مالی پریشانیوں کی وجہ سے اسے چھوڑ دیتے۔ سالک اور تھر صاحب اس وجہ سے بھی پریشان رہتے اور پھر سالک صاحب کی مولانا انحرفت علی خان سے کسی بات پر آن بن ہو گئی۔ چنان پھر ان دونوں صاحبان نے زمیندار سے اپنے تعلقات منقطع کر دیے اور ہندوستانوں کے تعاون سے اپنا اخبار "انقلاب" مکالا اور پنجاب کے تمام شہروں میں اس اخبار کے اجوا پر بڑے لمبے پوڑے اشتباہ لگانے لگئے اور اس میں علامہ اقبال کا یہ شعر تھا،

آفتاب ناہ پسیدا بطنِ گھنی سے ہوا  
آسمان ڈوبے ہوتے تاروں کا مام کب تک

چنان پھر سمجھنے والے سمجھ گئے کہ یہ "ذوبائو تارہ" زمیندار ہے اور "آفتاب ناہ" سالک تھر کا انقلاب ہے۔ اور پھر ان بزرگوں نے اپنے اخبار میں اپنے استاد سے چھیر چھاڑ شروع کر دی اور سالک صاحب اپنے مزاہیہ کالم "افکار و حوادث" میں مولانا انحرفت علی خان پر ذاتی حملے بھی کرنے لگے۔ سالک و تھر کے سامنہ حینظ، تائیر اور ہری چند انحرفت بھی شامل ہو گئے اور یہ سب لوگ مل کر حضرت مولانا کے خلاف تھیں لیکن اور ان کی شخصیت پر حملے کرتے۔ دوسری طرف مولانا تھا سنتے۔ لیکن مولانا کا کیا مقابلہ۔ وہ تنہ ان سب پر بھاری تھے۔

زمیندار ایک، آپ اتنے ہرگز اُج سیاست پر  
یہ اک تھک لڑے گا ایک کی سارے پتھروں سے

لیکن جب مولانا کی ذات پر لیک حملہ ہونے لگے اور ان کی نجابت پر بھی حرف گیری کی  
گئی تو مولانا نے یہ نظم کہی :

انقلاب زمانہ دیکھیے گا  
کل جو تھے دوست آج ہیں دشمن  
ہے اب اکٹھی ہوئی دہی گردان  
ہاتھ ان کا ہے اور سرا دامن  
میرے دامن نے دی پناہ جنپیں  
جوہ پہ چلتے ہیں مری ہی سنان  
اب وہ ہیں گیو اور میں ہوں پشن  
وسم ہے روزگار کی یہ کہن  
خوب فرمائے ہیں چاپ سندھی  
کہ مرا عاقبت نشانہ نہ گرد

اور جب سالکت صاحب نے مولانا ظفر علی خان کو "ہندو زمی" اور "ہنر دان" کا القطب  
دیا تو مولانا ظفر علی خان نے جواب میں اپنے کالم نکاہات میں یہ اشعار لکھے :

لقب حاجی بھی ہے، ہندو زمی بھی، ہنر دان بھی  
مرے ایساں کو آخر چاہیے متنی اک نشانی بھی  
مرقے میں مری تصویر سالکت نے جو کہیں پیسے ہے  
کہ دنگ اڑنگ ہے اور پسیکر ہیرت ہے مانی بھی  
بند صیسری و فادوں کا دیا پیسہ جفاوں سے  
اور اس پر مستزاد اس شوخ کی ہے بد زبان بھی  
خدا آباد رکتے ہنر دان سالکت کی صافت کو  
کہ اس کے صدقے میں ہوتی ہے میری قدر دانی بھی  
ہے اس کی نظر دنتر آئینہ جو ہر ہائے ذاتی کا  
مگر اس میں چسکتی ہے شرافت خاندانی بھی

اور پھر کچھ لوگ یہیں پڑے اور جب اسٹاد اور شاگردوں کی ملاقات ہوئی تو دلوں میں  
جو کہ دو تین تھیں وہ دُور ہو گئیں۔ ہنر صاحب اور سالکت صاحب کی دوستی بڑی مشاہی تھی جہاں باہ  
ساتھ ساتھ جاتے۔ یوں لگتا بُرڈوان بھائی ہیں۔ مزاج میں دونوں کے بڑا فرق تھا۔ ہنر صاحب بچتے  
سنجیدہ تھے، سالکت صاحب اتنے ہی سنجیدہ اور پُر مذاق تھے۔ ہنر صاحب "القلاب" کا اواریہ لکھتے  
تو سالکت صاحب اپنا مشہور و معقول کالم "نکار دھوادث"؟

یہ نہیں کہ سالکت صاحب اداری یا کوئی سنجیدہ مضمون نہیں لکھ سکتے تھے۔ وہ بڑی سمجھو کرو جو

کے اُدمی سخت۔ وہ اپنے ہلکے پھلکے اندازِ تحریر میں بھی فکر انگیز پہلوں کا لیتے تھے۔ شاعر دونوں ہی تھے لیکن سالک صاحب کے یہاں تنزل تھا اور تھر صاحب کی شاعری خالص علمی شاعری تھی۔ تھر صاحب موئیج بھی تھے اور محقق بھی۔ سالک صاحب کے ذمی برادری سے تعلق رکھتے تھے۔ اور ودیا لے کے رہنے والے تھے۔ انہوں نے پٹھان کوٹ سے انٹرنس کا امتحان پاس کیا۔ لیکن پڑھنے کا شوق تھا۔ دارالاشاعت لاہور سے منسلک ہو گئے۔ مسونی ممتاز علی صاحب کے مددگار تھے۔ ان کے دسا لوں کو ایڈٹ کرتے۔ امتیاز علی تاج سے دوستی ہو گئی تھی جو آخڑی دم بُنک جباری رہے۔ سالک صاحب نے منشی فاضل کا امتحان پاس کیا اور اس کے بعد بنیاء کی ڈگری حاصل کی۔

میں سالک صاحب کے کالم روزنامہ "القلاب" میں پڑھا کرنا تھا اور ان کے طرزِ تحریر سے بہت متاثر تھا لیکن ان سے نیاز بھے سب سے پہلے امّرت سر میں میاں محمد شریف کے دولت کدے پر حاصل ہوا۔ میں صاحب کا شمار امرت سر کے دو سایں ہوتا تھا وہ تاجر چرم تھے اور شاید میاں صاحب سالک کے مچوپھا تھے۔ ہاں تو میاں صاحب کے یہاں ایک بارہ نہیں کئی بار سالک صاحب سے نکافات ہوئی۔ اور جب میں روزنامہ زمیندار کے دفتر آئے جانے لگا تو "القلاب" کے دفتر بھی جاتا اور یوں سالک صاحب سے غاصی بے تکلفی ہو گئی۔ لیکن ایک بُرڈگ اور خود میں جو ادب کی صورت ہوتی ہے وہ آنحضرت تک قائم رہی۔ وہ بمحظ پر بے پناہ شفقت فرماتے تھے۔ اور پھر میں نے وہ رہنمہ بھی دیکھا جب یونیورسٹ پارٹی کو اقتدار نصیب ہوا اور پنجاب کے کسی اخبار نے اس سے تعاون نہیں کیا۔ لیکن سالک اور تھر صاحبان نے روزنامہ "القلاب" کو یونیورسٹ پارٹی کا رجحان بنا دیا۔ چنانچہ روزنامہ "القلاب" عوام میں اپنی مقیومیت کو عیشیا اور اس کی اشاعت بہت کم رہ گئی۔ یہ صرف سرکاری دفتروں اور سرکاری اداروں میں پڑھا جانے لگا اور جب ملک غلام محمد پاکستان کے گورنر جنرل مقرر ہوئے تو سالک صاحب کراچی آئی اور رحکار ہوٹل پاکستان چوک میں انہوں نے دوکرے کرائے پر لے لیے۔ میں اس زمانے میں دیہیو پاکستان میں ملازم تھا۔ میں اور مجید لاہوری، جو سالک صاحب کے دیرینہ تیاز صندوں میں تھے، تقریباً روزانہ ان کی خدمت میں حاضر ہوتے۔

سالک صاحب بڑے مستعیق اُدمی تھے۔ اپنے ملنے جلنے والوں کے ساتھ دکھ دند سمجھتے۔ اگر کسی پر کوئی افتاد پڑتی تو وہ مقدور سیراں کی بد کرتے۔ بے روزگاروں کے روزگار کے لیے سفارش کرتے۔ پہنچے تو سفارشی چیزیں لکھ دیتے اور اگر اس سے کام

نہ بنتا تو خود چلے جاتے اور حسین کی سفارش کرنی ہوتی اسے اپنا عزیز بتاتے۔ ریڈیو پاکستان میں  
ہفتہ میں انہیں ایک آؤ ہو پروگرام مل جاتا۔ پھر غلام محمد نے ان کے ایک ہزار روپے ہمینہ مقدمہ  
کروادیے۔ اور ان کا کام یہ تھا کہ حکومت کی حمایت میں مراسلے لکھ کر محکمہ اطلاعات کو فراہم  
کریں اور یہ محکمہ انہیں اخباروں میں چھپو اتا تھا۔ پھر حب حرست صاحب بھی رد ذاتہ "امر وذ"  
کی طازہ مست چھوڑ کر ریڈیو پاکستان سے والبستہ ہو گئے تو یہ دونوں پُرانے دوست ہفتہ میں  
دو چار بار آپس میں ملتے۔ حرست صاحب ریڈیو پاکستان سے اندر کر سالک صاحب کے  
یہاں چلے جاتے۔ اس نہ مانے میں سالک صاحب نے نگار ہٹل چھوڑ دیا تھا اور ریڈیو پاکستان  
کے سچے ایک مکان کرائے پرے لیا تھا۔ ان کی اہمیت بھی ان کے ساتھ تھیں۔ سالک صاحب کا  
سلطانہ آخر شریک جاوی رہا۔ ان کی بیز رپورٹی فارسی کی ضخیم کتابوں کا ذہیر لگا رہا۔ سالک کے اعتبار  
سے وہ اہل حدیث تھے۔

حرست صاحب اگرچہ سالک صاحب کے ہم عصر تھے لیکن عُمر کے اعتبار سے وہ سالک قاب  
کا بہت ادب کرتے تھے۔ مولانا حرست، سالک اور تھر صاحب احمد شاہ کو علامہ کے یہاں جا بیٹھتے۔  
سالک صاحب کو علامہ کے مزاج میں بڑا دخل تھا۔ چنانچہ علامہ اپنی تقریبیں اور بیانات سالک صاحب  
سے لکھوایا کرتے۔ آں انہوں بار ریڈیو سے علامہ کی پہلی اور جہاں تک مجھے یاد ہے، آخری تقریبیں شروع  
تو اس کا مسودہ بھی سالک صاحب نے لکھا۔

---

## مولانا پرنس حسن حسرت

حضرت صاحب بڑے کئے تھے کے آدمی تھے۔ دیداً زد، کشادہ پیشائی، سرپہ بال مخواڑے مخواڑے گھنگھر پایے، ستواں ناک، دُہرا جسم، چوڑا چکلہ سیئہ، دراز قامت، منځہ بد موچپیں لیکن مژوڑے والی صونچوں سے مخواڑی کم، لمبا گنا، بڑی صورتی کا پاچا مر، ڈبل فریم کی یعنک لگاتے تھے۔ آواز میں بڑی تھنک تھی۔ شعر و ادب کا جیسا ستر اندھا تھا، جیسا ہی موسیقی کا بھی تھا۔ مشاہروں میں بہت کم شریک ہوتے۔

بیٹے نے سراج الدین ظفر کے مکان پر ان کو پہلی مرتبہ اپنی غزل سناتے دیکھا۔ ان کی آواز بہت رسیلی تھی۔ حسرت صاحب نے بہت کم غزلیں کہی ہیں لیکن جو غزلیں کہی ہیں، وہ انھیں ایک اچھا شعروتیت کرنے کے لیے کافی ہیں۔

حضرت صاحب کے بارے میں بلا غوفِ تردید یہ کہا جاسکتا ہے کہ ان سے بڑا مزا عجیہ کام نہیں اور طنز لگا رکھنے کے لیے انہیں ہووا۔ ان کا رنگ ہمیں انشاً تھی کے یہاں نظر آتا ہے۔ حسرت کی عظیم شخصیت کے ساتھ سے بچ کر نکلا مشکل ہے۔ ہم ایسے چھٹ بھیتے بھی ان کے خوشہ چینوں میں ہیں۔ حسرت صاحب کسی گھر بننے نہیں تھے۔ تقریباً یہی حال سالک صاحب کا بھی تھا۔ شاعری ہو یا تاریخ یا علم و ادب کا کوئی مسئلہ ہو، کسی کتاب یا مصنوع کی کوئی بات ہو، یہ بزرگ پاتال کی خبر اور بال کی کھال تک نکال دلتے۔ سواس صورت میں جو بھی ان کے خلاف قتل اُٹھتا، بہت سوچ سمجھ کر اُٹھاتا۔

حضرت صاحب میں کوٹ کوٹ کر شوخي بھری ہوئی تھی۔ وہ بڑے بذکر سے سخن میں ان کا کوئی جواب نہیں تھا۔ ایک مرتبہ ایک مشاعرے میں حفیظ جالندھری صاحب نے حسرت صاحب کی طرف اشارہ کر کے کہا۔ مولانا مصروع اُٹھا یہے:

مولانا کھڑے ہو گئے اور فرمایا:

”مرے اٹھاتے اٹھاتے سادی ٹھر گزو گئی“

جب چینگ کاٹ شیک بھگ دے ہار گی تو مولانا سے میاں افتخار الیں سر جوں نے پوچھا: "مولانا  
اب چینگ کاٹ شیک کیا کے گا؟"

مولانا نے کہا: "وہ بھی کوئی اختیار نکالے گا:

ایک شہردار ادیب کے بارے میں ایک صاحب نے مولانا سے ان کی رائے پوچھی تو مولانا نے  
فرمایا: "یہ کے از فرمائگان ادب"؛ مولانا نے ایک نوجوان شاعر سے، جس نے اپنی نظم میں ناگاسکی،  
ہیر دشیما اور ایتمم کا مضمون باندھا تھا، کہا: "یہ آپ شاعری کرتے ہیں یا لوگوں کو ڈالتے ہیں؟"  
حضرت صاحب گھر میں ہوتے تو تھے پیٹے اور جب کسی ایسی جگہ ہوتے جہاں تھے تو ہوتا تو  
وہ سگریٹ پیٹے۔ اور اسے بھی تھے کی طرح پیٹے۔ وہ سگریٹ کو دو انگلیوں میں دبا کر اور مٹھی بند  
کر کے اس زدرے سے کشن کیسینگ کر دو چار کش میں سگریٹ کا بھر کر نکل جاتا۔ چون کہ مولانا کی انگلیاں  
خاصی سوٹی تھیں لہذا اور آدمی سے سے زیادہ سگریٹ نہ پی پاتے۔ یاتی سگریٹ ان کے ملازوں کے  
کام آتے۔ وہ ایک سگریٹ سے دوسرا اور دوسرا سے سے تیسرا جلتے اور یوں جب وہ کالم  
لکھنے بیٹھتے تو سگریٹ کی پوری ڈیباچپونک ڈالتے۔

جب شہید گنج کی مسجد کا اہنہ امام ہوا اور گورا ذوق و تی دروازے میں ہنخ گئی، یہاں تک  
کہ روز تامہ "احسان" کے آس پاس بھی گردے بندوقیں لیے منڈلارہے تھے تو مولانا کو سگریٹ کی  
طلیب نے سنتا یا۔ انہوں نے مجھ سے کہا کہ میاں پٹھاں مذرا شے جا کر ایک سگریٹ کی ڈبیہ تو  
لا دد۔ میں نے کہا۔ میں یہ خطرہ مولیٰ نے کو تیار نہیں۔ آخر مولانا خود نیچے اترے۔ انہوں نے ابھی  
دروازہ مکولاہی تھا کہ استنے میں ایک گورا آگے بڑھا اور اس نے مولانا کے سر پر اپنی بندوق کا  
گندہ دے مارا۔ مولانا نے چیخ ناہی اور یہ ہوش ہو گئے۔ اور پھر ہم سب نیچے اترے اور  
مولانا کو چھینج کر اپورا تھے۔ ان پر پانی چھڑ کا۔ روز تامہ "احسان" کے ایڈیٹر مولانا مرتفعی احمد خان  
میکٹ سر جوں نے اپنی سینک کی قیصہ کا ایک کونا پھاڑا اور اسے جلا کر مولانا کے زخم میں بھر  
کر اس پر کس کو اپنا رومال باندھ دیا۔ پھر جس پتال میں الٹا ج دی گئی۔ ایک ڈاکٹر اپنی کار لے کر آیا  
مولانا نے ڈاکٹر سے سب ہے پہلا سوال یہ کیا: "ڈاکٹر صاحب! آپ کے پاس سگریٹ ہے؟"  
غرض کر شہید گنج کے مرکے میں جو لوگ شہید ہوئے تھے، اپنے سر پر زخم لکھا کہ مولانا بھی انہیں

شاہل ہو گئے۔

کالم لکھنے کے سلسلے میں مولانا کے ہاتھ جہاں کوئی بات آئی وہ اسے لے اٹھے۔ ایک  
مرتبہ جو کھد دیا سو لکھ دیا۔ یوں بھی ہوتا کہ تھوڑا سا لکھ لیا۔ پھر بات چیت ہوئی۔ چائے کے دو چار  
گھونٹ پیے اور پھر شرمندی ہو گئے۔ وہ یوں لئے بھی کالم ہی ملتے۔ اگر کوئی ان سے چھپر جھاڑ کر بیٹھتا

تو وہ تاریخی جمادی کی طرح اُس سے اُلٹھ جاتے۔ انہیں چھپرنا پھرلوں کے چھتے میں ہاتھوڑا لاندا تھا۔  
تاشر مرحوم سے کل منزے کی چھپر چاڑھی۔ اگر وہ کسی کا ادب و احترام کرتے تھے تو یا تو وہ حضرت  
مولانا نظر علی خان بختے اور یا سالک صاحب۔

مولانا کو سامنہ روپے ماہوار تن خواہ ملتی تھی۔ اسی تن خواہ میں وہ پبلشر صاحب کی نصابی گتابوں  
کی بھی اصطلاح کرتے۔ مولانا نے ایک ہفت روز و بھی کالا تھا جس کا نام "شیرازہ" تھا۔ یہ  
بڑا معیاری تھا لیکن چند دن پہلی کری پروچنڈ ہو گیا۔

اتحاد پارٹی کے انتخابات کے موقع پر مولانا نے چند اشعار بھے نہتے جو بچتے بچتے کی زبان پر چڑھتے  
گئے تھے۔ ان میں سے چند یہ ہیں :

تیرے گورے گورے گوال اتحاد پارٹی  
تیرے لبے لبے یاں اتحاد پارٹی  
تیرے یار نویندہ نامہ اتحاد پارٹی  
سادے ٹوڈی تیرے ساتھ اتحاد پارٹی

اگرچہ اس ذمافی میں "زمینداروں کی اشاعت ہر اخبار سے زیادہ بھتی لیکن مولانا چڑھنے حسن حسرت  
کی وجہ سے رد ذاتہ "احسان" کی اشاعت میں بھی برابر اعتماد ہو رہا تھا۔ اور پھر اس زمانے میں  
"احسان" میں حاجی لائق بھی تھے جس کی حسرت یونی ٹوی شگفتہ ہوتیں۔ اور پھر حب دوسرا جنگ  
چھپری تو پتا چلا کہ مولانا کو جیسیدہ ملک صاحب اپنے ساتھ کینٹھ کر حملہ ہاتھ لٹا گئے۔ اور  
پھر ایک دن دلی میں مولانا کو فوجی بس میں دیکھ کر کچھ عجیب سانگا۔ معلوم ہوا مولانا فوج میں  
کپتان ہو گئے۔

ایک دن حسرت صاحب تانگے میں بھی کرنٹی دہلی کے ریڈیو اسٹیشن پر اپنے دوست احباب سے  
بلنے تشریف لائے۔ محمد نظامی مرحوم نے کہا۔ "حسرت صاحب! آپ بھی مکمل کرتے ہیں۔ آپ  
فوج میں کپتان ہیں اور تانگے میں آئے ہیں۔" حسرت صاحب نے کہا۔ "تو کیا ہوا تھا جہاں میں آتا ہے؟"  
محمد نظامی نے کہا۔ "اس کا اعلان ہے کہ مڑک پر جو اچھی گاڑی دکھانی دے، اسے ہاتھ کا اشارہ کر  
کے روک لیجیے اور پھر اس میں میٹھ کر ڈرائیور ہے کہیے کہ وہ آپ کو قلاں جگہ پھوڑ آئے۔" بات آئی گئی  
ہو گئی۔ تیرے دن پھر حسرت صاحب تانگے میں ریڈیو اسٹیشن آئے تو نظامی صاحب نے کہا۔ "آج  
پھر تانگے میں آئے ہیں۔" تو حسرت صاحب نے کہا۔ "ماڈلما (مولانا) آپ کا نشیخ اکٹھ ہو گی۔  
کل میں نے آپ کے نسبت پر مل کیا تھا اور ایک جیپ روک لی۔"  
نظامی صاحب نے کہا۔ "پھر کیا ہوا؟"

"بس پھر کچھ نہ پوچھیے کہ کیا ہوا۔ وہ ایک بُرگیڈ یو کی جیپ تھی۔"

ایک مرتبہ حضرت صاحب نے مجید طلک صاحب سے بنا کہ صاحب! ہم اس کپتانی سے درگز رہے۔ اب جلد اذ گھنے میں تو قی کرو ایسے کیوں کہ میر صاحبان کو ایڑی پر ایڑی مار اسی بوٹ کرتے کرتے ہماری ایڑیاں گھس لئی ہیں۔ چنانچہ کچھ دنوں کے بعد کپتان حضرت میر حضرت ہو گئے۔

جب حضرت صاحب اور کرمانی صاحب روز نامہ "امروز" سے مبنیہ ہوئے تو کرمانی صاحب صنویہ سندھ کے محکمہ اطلاعات میں ڈائیکٹر مقرر ہوئے اور حضرت صاحب بطور اشرف اُنٹھ ریڈیو پاکستان سے منسلک ہو گئے۔ حضرت صاحب سے دوسرے ملاقات ہوتی تھی کہ دنوں بعد ذوالقدر علی بخاری سے ان کی آن بن ہو گئی اور حضرت صاحب بے روزگار ہو گئے۔ اور اب ان سے فردوس ہوٹل میں ہر شام ملاقات ہوتے تھے۔ ایک صاحب تھے جو براز مختہ اور حضرت صاحب کے پرستاروں میں تھے، ان سے کہا۔ "حضرت صاحب۔ میرا رادہ ایک اخبار نکالنے کا ہے؟" حضرت صاحب تھے کہا۔ مصروف نکالیے۔ رات کو لیتھے پر چھاپا اور صبح ہوتے ہی دھوڑا۔" اور میریہ ہوا کہ وفاتی محکمہ تعلیم نے نیو یارک کے ایک پیشگ پاؤں سلوو بینڈ تھوکتی ہیں سے یہ طے کیا کہ وہ پاکستان کی نصابی کتابیں اور ان کتابوں میں صرف جغرافیہ اور یادیخی کی کتابیں یہاں کے حصہ ہیں سے لکھوا کر چھاپے۔ چنانچہ ان دونوں مضمونوں میں پچھے انگریزی میں یہ کتابیں لکھوائی گئیں، اور پھر اردو میں ان کا ترجمہ کر دایا گیا۔ ترجمہ کرنے والوں میں حضرت صاحب بھی تھے۔ ان سے جفران کی کتابوں کا ترجمہ کر دایا گیا اور جب یہ کتابیں بیانے اردو کے پاس روپی کے لیے اسل کی گئیں تو انہوں نے یہ نوٹ لکھا کہ ان ترجموں پر کسی استاد سے نظر ثانی کروائی جائے کیوں کہ مہبت گھنے ایسے ہیں جو بچوں کی قہم سے بala تھیں۔ پھر بعض اصطلاحوں کا ترجمہ بھی مشکل ہے۔ چنانچہ بد قسمتی سے یہ کتابیں ابوسعید قریشی کے ذریبے پاس ہیں اور میں نے ڈرتے ڈرتے ان میں تیڈیاں کیں جس حضرت صاحب کو اخونک یہ معلوم نہ ہو سکا کہ ان کے ترجمے پر نظر ثانی کس نے کی ہے۔ البتہ ایک ملاقات میں انہوں نے کہا: ماڈنا نہ جانتے کس ملتے مکتبی نے میرے دوائیں جیلے بدل ڈالے؟

## صوفی علام مُصطفیٰ انگلسم

در میانہ قد، گورے پڑھنے، کشاد و پیشانی، سرپر عالم پیدا بال، لکھن شیو، بھنوں می ہوئیں، کافوں پہ بال، آنکھوں میں پتوں ایسی شزادت، مسکراتا ہوا چہرہ۔ خوب ہنسنے، خوب ہنساتے۔ عاشق مزاج۔ دوستوں کے دوست۔ دشمنی کرنے سے واقعہ نہ کھانا درد نہ دوستوں کے پیارے اس کام کے لیے انہیں فرصت ملتی بلکہ بھرپار کرتے اور پیار کر داتے رہے۔ ایک بار ملو تو بار بار ملنے کو جی چاہتا بچوٹوں کے بھی دوست، بڑوں کے بھی دوست۔ دل آئینے کی طرح صفات شفاف تھا۔ بے تکلف، بے تقصیر۔ سفید براق پر پڑے پہنچتے۔ کھانے پینے اور کھلانے پلانے کا شوق تھا۔ خود اپنے ہاتھ سے بھی پکاتے تھے۔ پائے ہنباری، رومن چوش، شب دیگ، کشیری چائے اور تہوہ بڑے شوق سے پینے بھی اور پلاتے۔ امرت سر کے باشندے تھے۔ فیروز ظفر ائمہ مرحوم کو اپنا لام دکھاتے تھے اور حکیم محمد حسین عرشی سے بھی مشورہ کرتے تھے۔ شروع تروع میں ان کا تخلص مٹونی تھا ایکن ہر سی صاحب کے مشوی سے انہوں نے نبسم رکھ لیا اور یوں اسم بھٹکیا ہو گئے۔ صوفی صاحب بچپن سے شرکت تھے۔

صوفی صاحب کے والد صوفی علام دشوال تاجر تھے اور ان کی دلی خواہش بختنی کہ ان کا رد کا صرف اردو فارسی پڑھے اور اس کے بعد تجارت میں ان کا ہاتھ بٹائے۔ لیکن صوفی کا مزاج تجارت سے لگانہ کھانا تھا۔ وہ بچپن سے شامروں میں اٹھتے بیٹھتے تھے۔ اور جب وہ جوان ہوئے تو مشاہروں میں شرکت کرنے لگے۔ یہ نوٹیکیوں کا زمانہ بھی تھا۔ صوفی صاحب چھپ چھپ کر اپنے دوستوں کے ساتھ ان کی میں تماشوں میں شرکت کرتے۔ پھر وہ موسیقی کے بھی رسمیات تھے۔ صوفی صاحب نے امرت سر کے پڑھ بیش اسکول سے انڈینس کا استھان پاس کیا اور غالباً کالج میں یونیورسٹیوں کا کالج تھا، داخل ہو گئے۔ یوں تو صوفی صاحب فلسفے کے طالب علم تھے لیکن انہیں اردو اور فارسی زبانوں سے بھی بڑا گاؤ تھا۔ پہاں انہوں نے فارسی پروفیسر مرتضیٰ حسین زیدی سے پڑھی اور پھر وہ فرصت نکال کر افس زمانے کے عربی کے مشہور عالم محمد عالم آسی کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے۔ اور ان سے عربی پڑھتے تھے۔ پھر صوفی صاحب لاہور پہنچ گئے اور ایک سی کالج سے فارسی میں ایم ٹی کیا۔ ۱۹۴۳ء میں

گورنمنٹ کا بچ لاءہوں کے شعبیہ فارسی میں پھر امر قدر ہوئے اور اسی شبے میں وہ پروفیسر اور صدر شعبہ ہو کر ریٹائر ہوئے۔ ھٹونی صاحب کے پروفیسر بخاری سے بڑے گھر سے دستازہ صراحت بتتے۔ اور پھر ۱۹۵۲ء میں ۱۰ بیٹھالیوں کو اردو پڑھانے لگئے۔ ایک بار ھٹونی صاحب نے جھو سے از راہ مذاق کہا کہ بیٹھالیوں کو اردو پڑھانے سے بیٹھالیوں کو تو تھوڑی تھوڑی اردو آگئی لیکن میں اردو بخوبی لیا۔ اس کے بعد ھٹونی صاحب ریڈیو پاکستان سے بیکثیت شافت اور نسٹ والبستہ ہو گئے۔ جہاں وہ گانے والوں کے لیے شعر کے کلام کا انتخاب کرتے۔ ۱۹۶۵ء کی جنگ میں انہوں نے پنجابی اور اردو میں قومی نغمے لکھے جو بہت مقبول ہوئے ملکہ ترم نور جہاں اور فریدہ غامز کی آواز انہیں بہت پسند تھی چنانچہ ان کے بیشتر نغمے ملکہ ترم نے لگائے۔ ھٹونی صاحب نے نور جہاں کی فرمائش پر بھی لفظ لکھے۔ ھٹونی صاحب کے گیتوں اور ملکہ ترم کی آواز نے ۱۹۶۵ء کی جنگ میں قوم کا حوصلہ بڑھایا۔

ھٹونی صاحب نے پکوں کے لیے بھی بے مثال گیت لکھے جو بے حد مقبول ہوئے۔ ھٹونی صاحب کی شاعری پر نظری اور خسرہ کی چاپ تھی کیوں کہ انہی کا کلام زیادہ تر ان کے زیر مطالعہ رہا۔ ھٹونی صاحب نے خسرہ کی سو غزلوں کا منظوم ترجمہ بھی کیا ہے جو کتابی صورت میں شائع ہوا۔ ھٹونی صاحب ملکہ اقبال کی صحبتوں میں انہیں بیٹھنے والوں میں سنتے بشر و شاعری کے علاوہ دینی مسائل پر بھی ان کی علماء سے یادیں ہوتیں۔ ھٹونی صاحب نے حاضر دماغ اور بذلِ سخن سنتے۔ ایک مرتبہ انہوں نے ذوالفقار علی بخاری سے کہا۔ ذرا میرے ایک گیت کا نکھڑا اسنے۔ بخاری صاحب نے کہا۔ واقعی ھٹونی متعاراً نکھڑا جو کبھی دیکھنے دکھانے کا تھا، اب سنانے کا ہو گیا ہے۔ جو اپنا کہا۔ تم ذرا اپنی شکل دیکھو۔ یوں لگتا ہے جیسے سفید تو یہ سر پر پاندھ پھر دے ہے ہو؟ ھٹونی صاحب نے جھو سے کہا۔ آج شام میرے یہاں آؤ اور میرے ساتھ کھانا کھاؤ۔ نظری کا شیری قرب ہی بیٹھا تھا۔ اُس نے کہا۔ ھٹونی صاحب آپ اسے غلط سمجھے۔ یہ صرف کھانے والا ہے، پہنچنے والا ہمیں ہے۔

ریڈیو پاکستان میں ایک نوجوان گانے والی ھٹونی صاحب سے کسی کی شکایت کرتے کرتے ہے بلیں اب دیکھنے والی صاحب آپ ہمایے بُرُزگ ہیں۔ ھٹونی صاحب نے میری طرف دیکھ کر کہا۔ یاد اس بزرگی سے ہم روپیان ہو گئے۔ اس نے ہمارا ترخ بھاد کم کر دیا ہے۔ ھٹونی صاحب مر سکے والوں سے تو بُرُز ہے لگتے تھے لیکن ان کا دل مرتے وقت تک یہاں رہا۔ وہ خود بھی خوش رہتے اور دوسروں میں بھی خوشیں باشنتے۔ ان کی محبت میں بیٹھ کر سارے دکھ درد دور ہو جاتے۔ ھٹونی صاحب بڑے ہمدرد انسان تھے۔ پاکستان میں بڑے بڑے ہندوں پر ان کے شاگرد فائز تھے۔ خودوت مسذوقت بے وقت آتے اور ھٹونی صاحب سے سفارش کروانے کے لیے انہیں پہنچنے ساتھ ماتحت لیے پھر تے۔ ھٹونی صاحب بڑے گھر سے اور پچھے مسلمان اور ماشی رسولؐ سے تھا۔ ایک دن بغیر آئی کہ ھٹونی صاحب اللہ کو یاد سے ہو گئے۔ ھٹونی صاحب کے چاہئے والوں کا کوئی حساب ہنیں تھا۔ مگر مگر صفتِ ماتحت بچ گئی۔

## سید ہاشمی فرید آبادی

احمد شفیع نیر حضرت امیر بنیانی ر د کے شاگرد تھے۔ رنگ اُنکی شاعری کا کچھ ایسا ہی تھا۔ مُوفی تھے۔ سادات کے ایک ممتاز گھرانے سے تعلق رکھتے تھے۔ نواب علاؤ الدین فران علانی کے داماد تھے۔ احمد شفیع مرحوم کے تین صاحبِ ذادے تھے یعنوں ادیب اور شاعر تھے۔ ان یعنوں بجا یوں میں سب سے زیادہ نامور سید ہاشمی فرید آبادی تھے۔ ان کے ایک بھائی ایو تمیم فرید آبادی تھے جنہوں نے بچوں کے ادب کے لیے اپنی ساری زندگی تجویز دی تھی۔ اور بچوں کی زبان میں بچوں کی سمجھ کے مطابق بڑے کام کی کہانیاں لکھیں۔ دوسرے بھائی سید مظہبی فرید آبادی ہیں جو یقیدِ جات ہیں لیکن بہت ضعیف ہو گئے ہیں۔ حال ہی میں ان سے لاہور میں طاقتات ہوئی۔ انہوں نے مزدودوں کے لیے بہت سے گیت لکھے۔ ”ہیتا ہیتا“ ان کا ایک ایسا مقبول گیت ہے جو بِرِ صیر کے ہر حصے میں گایا جاتا ہے اور کارخانوں میں مزدود اپنی تکان دوڑ کرنے اور تازہ دم رہنے کے لیے گایا کرتے ہیں۔

**مظہبی فرید آبادی** صاحب کے ایسے ہی گیتوں کی ایک کتاب ”ہیتا ہیتا“ کے نام سے چھپ چکی ہے۔ پہنچاری اور کسان دہت نے بھی بہت مقبولیت حاصل کی۔

سید ہاشمی فرید آبادی جنوری ۱۸۹۰ء میں پیدا ہوئے۔ علی گڑھ میں تعلیم پائی۔ اسکوں کے زمانے سے ان کی شاعری کا آغاز ہوا۔ بالعموم نظمیں لکھتے تھے۔ افسوس تو یہ ہے کہ جتنی اچھی نظمیں ہاشمی صاحب نے کہی ہیں، اتنی شہرت امیں حاصل نہیں ہوئی۔ ان کی نظمیں زیستدار کے سرو درق پر شائع ہوتیں، اور سارے نلک میں آگ لگادیتیں۔ ان کی ایک نظم ”چل بیغان چل“ نے توقیامت بپا کر دی تھی۔ ہاشمی صاحب کی ریشمہ آفاق نظمیں اب ہمیں کہیں نہیں ملتیں۔ ان نظموں کے چند اشعار جو سید مظہبی صاحب قلم کے حافظے میں محفوظ تھے جو میں نے ان سے اپنے اس معمتوں کے لیے حاصل کر لیے: ”چل بیغان چل“ کا ذکر چودھری غلیق الزمان صاحب نے بھی اپنی کتاب ”شاہراو پاکستان“ میں کیا ہے اور یہ لکھا ہے کہ جنگ بیغان کے دوران اس نظم نے بِرِ صیر کے مسلمانوں میں جہاد کا ولہ اور شوقِ شہادت کا جذبہ پیدا کیا۔

اب آپ یہ نظم نہیں:

تم بکے رُخ زرد، دیدہ خونپکان، دل مضمحل  
تا بکے ساز جنوں مشاق آہنگ عمل

شتریخت کا ہے گر باقی تو پل بلغان پل

چھوڑ دے بے افج لوگوں کے لیے یہ اعتدال  
مشکلیں کیسی، کہاں کی روک، کیا فکر مآل  
موت حاصل کر کر جو اس زندگی کا ہے کمال

لست مرے کا اگر چاہے تو پل بلغان پل

تبا بکے یکاں روی، اب سن پیام انقلاب  
چھوڑ بے زمگی سکوں کی، ہو ہیما ضطراب  
دو بھی کیا مرنا کہ خود فطرت بچئے دے دے جواب

زندگی کا لطف گر چاہے تو پل بلغان پل

کافی پور کے سنگینیں والقے پر باشمی صاحب نے قلم سے تلوار کا کام لیا۔ پچانچ جب ان کی  
کافی پور کی نظم کا شہرہ ہوا تو فرمی ہمکرانوں کے کہنے پر انہیں ایم اے، او کاچ علی گودھ سے نکال دیا گیا۔ یہ نظم  
بھی سنتے پہلے جس سے فرمگی ہمکرانوں کی نکوت دانایت دنیت کو سخت بخیں ہی پہنچی تھی۔

سامنہ دکان پور (گورنر میٹن سے خطاب)

شیدائی نصرانیت اور مسند بطریق نشیش

انہوں کی صورت دے سکتے تھے تمرنہ رب العالمین

اک بے کس و بے کار و ایں یعنی گروہ ماہیں

لذت ہوئے تھے جو کے دل ادھم سے تھی تیرہ ہوئیں

یا کردے تھے الوداع اپنی گھمیں کے تینیں

او سیکڑوں ہی جتریں اس دیہیں ایتوں کے تھیں

اماں سیوں پر گولیاں ہر سمت سے پڑنے لگیں

ائکھوں یہی کی مشتعل تھے شعلہ بڑے خلگیں

اون ظالموں نے رچیاں اجس میں یوں بھونکیں

منوش جان نام خداونام خستہ مرسلین

نصرانیت غالب ہوئی اسلام کا رحیم کیا

اے قہر مان عارضی اے عامل مزروع دش

کفر زانی قوم پر عالم کو جس سے نگہ ہے

یوں ہوئے بھیر پر چوٹے لگئے ان پر کھا

آنکھوں میں جن کے اٹک تھے ہوٹوں پر جن کے آہنی

تذیل دین تھی ہو جاؤ نہ سہا نے آئے تھے

یہ مندم سجدہ نہ تھی، تابوت تھا اسلام کا

یکارمی بدلہ سماں امتحن صد اسے الامان

پھوپھاں پڑنے کے لیے آئے روٹھے بل ماتے

جس طرح یادوں کوئی بچہ سلاخیں گاڑا دے

کھڑے گئے سنگین کی ذکوں سے دہ بیسے کھما

اس نظم پر جیسا کہ ہم نے اور لکھا ہے، باشی صاحب کو ایم ۱۱ کے اوکالج سے فارغ کر دیا گیا اور وہ بی لے کی دُگری حاصل نہ کر سکے۔

اب باشی صاحب کھل کر سیاست میں حصہ لیتے گئے یہ یوں وہ پہلی پلیٹ فارم پر ہنپیں آئے یکن اس زمانے کے قومی شاعروں میں سرفہرست ان کا نام آتا تھا۔ وہ مولانا حسرت مولانا کے دستِ راست تھے۔ سودیشی تحریک میں ہاتھو بٹاتے تھے۔ اُسی زمانے میں اکسفورد سے تعلیم پا کر مولانا محمد علی جو تہرہ دی آئے۔ انہوں نے دلی سے کامریڈ اور ہمہ دھکا۔ مولانا محمد علی کی شخصیت پر فرنگی تہذیب کی چھاپ تھی۔ وہ یہیں کارخانوں کا بنا ہوا کپڑا پہنچتے تھے۔ سوت بوت اور ٹانی کار میں نظر آتے تھے۔ یوں جنگِ آزادی میں وہ بھی شریک ہو گئے تھے۔ یکن وہ سودیشی تحریک کے خلاف تھے۔ وہ کہا کرتے تھے کہ یورپ کے کارخانوں کے مال کا بائیکاٹ کرنے سے یہ پہتر ہے کہ ان کارخانوں کے مال کے مقابلے میں مال پیدا کیا جائے۔ مولانا محمد علی جو تہرہ کی یہ روشن باشی صاحب کو پسند نہیں آئی اور انہوں نے یہ نظم لکھی:

تجھے کیوں کرہنسی اُس زاغ پر آئی کہ پھر تاخا  
کہ توہنڈی مسلمان ہے تجھے خود ہی نہیں بھانا  
نہ اپنے دلیں کا کرتا، نہ اپنے نک کی اچکن  
تجھے دیکھا ہے موٹا سوت لادے گرم موسم میں  
چھنسی دیکھی ہے اکثر ایک پٹھی میں نمری گروں  
تجھے دیکھا ہے اڑاتے بہت اک لال دیجی پر  
بھلا مغلوک ہندوستان دیورپ کی لڑائی کیا  
اور ان طکوں میں بھی اب تیزہ دستی مال دھلوں کی  
مگر اسے ما درہ ہندوستان کے بے خبر بخوا  
ہم اپنی حاجتیں دیکھیں تم اپنی مالتیں سمجھو

شہزادا مجھ کو دھڑکا ہے کہیں قسمت کی خوبی سے

نہ ہو بعد اس غشی کے آخری احساس جان کندن

باشی صاحب کی شخصیت بڑی من ہو ہی تھی۔ اُن کی باتیں دلوں میں گھر کر لیتی تھیں۔ وہ بڑے خوش رواد رخوش مذاق تھے۔ وہ باتیں کرتے تو دل چاہتا کہ یہ سلسلہ ختم نہ ہو۔ تاکہ سچے عالم پر ان کی گھری نظر تھی عربی فارسی پر کامل دستگاہ رکھتے تھے۔ شکسپیر کے سینکڑوں جملے اخنیں یاد تھے۔ دوران گفتگو اکثر برسیں شعر پڑھتے تھے۔ اُن کی تحریر بڑی شکفت اور رسیلی ہے۔ انہوں نے سینکڑوں مہنگائیں اور تکھیں تکھیں۔ پھر کچھ تھنوڑا ہیں اور کچھ صنایع ہو گئیں۔ ان کی نظم ناگزین۔ بہت مشہور ہوئی۔ یہ نظم باشی صاحب نے اُنہے بھوکیں میں پڑھت جو اہر لال ہنڑے کی فرائش پرستائی تھی۔ دہانی مسٹر سر و جنی نایڈ و بھی بوجو دیکھیں۔ سرد جنی نایڈ دیکھم سن کر جھومن اُنھیں اور جاشی صاحب سے انہوں نے کہا کہ وہ اس کا انگریزی میں ترجمہ کرنے

کی اجازت دیں۔ یہیں پھر زیارت کے دل میں یہ بات ڈال دی کہ ہاشمی صاحب نے یہ نظمِ اسخنی پر کہی ہے۔ بہت دنوں تک دنوں ایک دوسرے سے رُد شئے رہے۔ ہاشمی صاحب کو ان کے دوستوں نے یہ سمجھایا کہ وہ سر و جنی ہے مل کر زیلا فہمی دوڑ کر دیں۔ یہیں ہاشمی صاحب نے کہا کہ اگر سر و جنی یہ سمجھتی ہے کہ میں نے یہ نظم اُس پر لکھی ہے تو اُسے سمجھنے دو۔ اس میں بھی بڑا امراز ہے۔

ہاشمی صاحب بڑی مدت تک دکن میں رہے جہاں ان کے بہت سے عزیز داندار بھی تھے۔ وہ دارالترجمہ میں ملازم تھے۔ انہوں نے پٹوارک کی تصنیف کا بہت مدد ترجمہ کیا جو مشاہیر یونان درودا کے نام سے مشہور ہے۔ ان کی اور بھی تصنیفات ہیں جو انہیں ترقی اُردو سے شائع ہو چکی ہیں۔ ان کی "بایہخ پاکستان د بھارت" بڑی اہمیت کی حامل ہے۔ ہاشمی صاحب اور اُدھر کی بائیں یہیں بجا کرنے والوں میں ہیں تھے۔ ان کے مضافیں اور ان کی تصانیف میں ان کی اپنی رائے اور ان کے اپنے خیالات کا انہما بھی ہوتا ہے۔ وہ ایک سوراخ کی فکر بھی رکھتے ہیں۔ وہ نقاد بھی ہیں اور حجت بھی۔ پھر ان کی موسہنی زبان سے خشک سے خشک مضافیں میں جاذبیت پیدا ہو جاتی ہے۔ ہاشمی صاحب صوفی تھے اور مجددی نقش بندی سلسلے میں بیعت تھے۔ اگرچہ وہ صاحب اجازت سنتے لیکن انہوں نے پیری مریدی ہیں کی۔ ان کی شخصیت میں سب سے بڑی بات ان کی ہے پایاں محبت اور ان کا خلوص مقاوم۔ وہ بڑے دفعہ دارہ انسان تھے۔ اپنے دوستوں اور بیٹے والوں پر جان پھر دکتے تھے۔ ورقہ بیسا اجلابا اس پہنچتے۔ کم کھاتے اور عالمہ کھاتے۔ خُتے کے رسیا تھے۔ جب ہاشمی صاحب کی میراث تقسیم ہوئی تو ان کا ہر وقت کا فیق حفظہ پیرے چھتے ہیں آیا جسے ان کی صاحبزادی عاتکہ سیکھ سلہا نے مجھ تک پہنچایا۔

ہاشمی صاحب مُدتوں بابائے اُدھر مولوی عبد الحق صاحب کے ساتھ انہیں ترقی اُردو کے دفتریں بھی ان دنوں میں بڑی گھری دوستی تھی۔ شام کو دنوں بیٹھ جاتے اور ہر مرضوں پر گفتگو ہوتی۔ مجھے بھی اس صحبت میں بارہا پار نصیب ہوا۔ کنپوں سے وہ پھر ہیں ملتی جو ایسے بزرگوں کی رفتار میں مل جاتی ہے۔

اور پھر ایک زمانہ دہ آیا کہ لوگوں نے ان دنوں قدیم دوستوں کے درمیان تفرقة ڈال دیا۔ مولوی صاحب کا اول کے کچھ تھے۔ وہ اگرے رہے یہیں ہاشمی صاحب اس بے وجہ اور بے سبب خغلت سے گھٹتہ رہے اور جب مولوی صاحب دشمنوں کے نہنے میں آگئے تو ہاشمی صاحب نے اپنی دوستی کا ثبوت دیا۔ ہاشمی صاحب بہت بڑے پیاسے پر مولوی صاحب کی ۹۰ ویں سالگرہ منانے چاہتے تھے۔ اس سالگرہ کے لیے جو کمیٹی بنائی گئی اُس میں یہ ناچیز، جناب جلیل قدوامی، شیخ احمد زیبا، اسحاق گیم تماز، ذکار اللہ قافی، یوسف بخاری اور دو چار اشخاص اور بھی شامل تھے۔ ہم نے مولوی صاحب کی شخصیت کے مختلف پہلوؤں پر مضافیں لکھے۔ مددتی سے بھی بے شمار مضافیں موجود ہوئے۔ یہیں افسوس ہے کہ یہ کتاب چھپنے نہ پانی۔ دیسے جلیل قدوامی صاحب نے بابائے اُردو کے خطوط کو ایک کتاب کی صورت میں یہیں بجا کر دیا ہے۔ اس میں میرے نام بھی مولوی

صاحب کے خطوط شامل ہیں۔

ہاشمی صاحب کئی علمی و ادبی انجمنوں کے صدر تھے۔ انہیں لکھنے پڑھنے سے فرصت ملتی تو دوست احباب جمع ہوتے۔ چائے چلتی، حکمہ چلتا۔ حزے حزے کی علمی و ادبی باتیں ہوتیں۔ وہ دوسرے نیسرے ڈکن یا تو مجھے اپنے یہاں بُلوالیتے اور یا خود تشریف لے آتے۔ پھر وہ کراچی سے لاہور آگئے۔ یہاں ان کے بیوی بچتے تھے۔ وہ یہاں آگر اب کے جو بیس ارب سے تو پھر بستر سے زائد سکے۔ وہ بے پناہ غیرت مند انسان تھے۔ آخری وقت میں ان کے بیوی پر اللہ کا نام اور محمد کا کلمہ مخا۔ زندگی مغلوں کی طرح گزاری۔ انہاں سادات کا ساہُوا۔

---

# قاضی احمد میان اختر جو ناگر طھی

مہر پنجھیں

ذمہ بار نقد دہرا ہیسم، بڑی بڑی آنکھیں، گھینیری گھنگھر داؤں کو نوں سے ترٹھی ہوئی، آنکھوں پر سہری فرم کا چشمہ، چوری ہو ری کا پا جامہ، پاؤں میں پچپ یا گچابی، بڑی باڑ کی روپی ٹوپی، آواز میں لگن گرنا، جو ناگڑھتے رہیں میں ان کا شمار ہوتا تھا۔ دربار سرکار میں بڑا احترام تھا۔ علی گڑھ سے الیف اسے کا انتخاب پاس کیا۔ دہلی میں بیب پڑھی نیکی سند حاصل کرنے سے پہلے چلے آئے۔ انگلستان کے رسالوں میں ان کے انگریزی زبان کے مخصوص پیشے تھے۔ انگریزی زبان میں شاعری بھی کرتے تھے۔ قاضی صاحب نے خطاطی ایوانی شہزادے آقاۓِ کمال الدین سجز سے سیکھی اور فارسی بھی انھی سے پڑھی۔ جو ناگڑھ کی بددیہ کے پیشہ پیش تھے اور جو ناگڑھ کا لج کی مجلسِ استلامیہ کے صدر بھی تھے۔ بھروسات میں آل انڈیا مسلم لیگ کے صدر بھی تھے۔ اللہ کا دیا اتنا تھا کہ ایک دن میں کئی کئی ہمہان ان کے ساتھ کرنے میں شریک ہوتے۔ ان کے ہمہان خانے میں آئے دن دو روز اس سے ہمہان آتے۔ اور ہمیں قیام کرتے۔ ان میں علماء بھی ہوتے اور ایلی فن بھی۔ شاعر اور ادیب بھی۔ یہو صفر درت صند کاتا اپنی مراد پاتا۔ میں گڑھ کے لیے خود بھی دل کھول کر چندہ دیتے اور دُسروں سے بھی دلوں تھے۔ ندوہ فار المصنفین اور انہن ترقی اور دو کے مالی صریپتوں کی فہرست میں صرفہست قاضی صاحب کا نام آتا تھا۔

قاضی صاحب عربی اور فارسی علوم میں دستیگاہ رکھتے تھے۔ عربی اور فارسی شعر و ادب پر ان کی بڑی گہری نظر تھی۔ آپ عربی یا فارسی زبان کے کسی شاعر کا شعر پڑھ دیجیے اور پھر لوپی غزل یا نظم قاضی صاحب سے سُن لیجیے۔ پھر یہ بھی ہے کہ ان ذیالوں کے ہر ادیب اور شاعر کی پوری سوانح حیات سن واد اور تابیر کر داد قاضی صاحب سے سُن لیجیے۔ یہی قدرت قاضی صاحب کو انگریزی ادب پر حاصل تھی۔ جب خلافت کی تحریک چل تھی اُس زمانے میں قاضی صاحب کے سیاسی وادیٰ صفتیں انگریزی زبان کے اخباروں اور رسالوں میں شائع ہو اگتے تھے۔ فارسی، اُردو اور عربی میں اشعار بھی کہے۔

یوں تو اسلامی تاریخ قاضی صاحب کا خاص مخصوص تھا لیکن تواریخ عالم اور فلسفہ تاریخ بر بھی ان کی گہری نظر تھی۔ اسلامی تاریخ کے تدوہ نیز حافظ تھے جسیں ملک میں کوئی نئی کتاب علمی ادبی یا تحقیقی و تحقیقی تھے

وہ نئے شائع ہوتی یا کوئی مورخ نہیں کتاب لکھتا تو قاضی صاحب کو ضرور بخبر ہو جاتی۔ دُنیا کے تمام اشاعین اداروں اور کتب خانوں سے ان کی خط و کتابت ملتی۔ وہ مولانا سیلماں ندوی کے دوست ہے۔ خواجہ کمال الدین جس بھی آئے تو ان کے یہاں قیام فرماتے۔

قاضی صاحب نے مسلمان مفکر دوں، مُوجدوں اور سائنس داؤں پر سب سے پہلے کام کیا ہے۔ ان کے ملاحت اور ان کے کارنامے مربی کی تختلف کتابوں میں مللتے ہیں۔ قاضی صاحب نے انھیں تم کتابوں سے نکال کر یہ جایا اور اپنے تبصروں کے ساتھ مصنایں کی صورت میں مرتب گیا اور مجھے فخر ہے کہ یہ سارے مصنایں میں نے قاضی صاحب سے فرماںش کر کے لکھا ہے اور یہ ریڈیو پاکستان سے نظر ہے۔ افسوس ہے کہ ان میں سے بہت سے تحقیقی مقامے غائب ہو گئے۔ الحندی، جابر ابن حیان، ابن الہیم، جعین بن اسحق، الحوقل، رازی، خوارزمی اور ابن بیطار پر میں نے قاضی صاحب، جانب ممتاز حسن اور پیر حسام الدین راشدی صاحب سے مقامے لکھا ہے تھے، اور یہ مصنایں ان تینوں بزرگوں نے باہمی مشورے اور بے شمار کتابوں کے مطابع کے بعد قلم بند کیے تھے۔ قاضی صاحب نے ایک عرب موسید قادر ذہبیاں پر ایک پُرمغز مقالہ پڑھا قلم کی۔ اور ہر بیوی کی موسیقی پر ایک علیحدہ مصنفوں میں پیر حامل تیرہ کیا: پر تھیر کی موسیقی پر بھی قاضی صاحب نے بے پناہ معلومات فراہم کیں۔ اس سلسلے میں شاہدِ احمد دہلوی نے بھی قاضی صاحب سے استفادہ کی۔

جوناگڑھ میں قاضی صاحب کا یہ استاذِ کتب خانہ تھا۔ جب وہ پاکستان تشریف لائے تو صرف ایک چوتھائی کتابیں بڑی مشکل سے اپنے سامنہ لاسکے۔ قاضی صاحب نے کہ اچھی ہیں اس کتب خانے کے بیے ایک علیحدہ سکان کرائے پویا تھا۔ دُنیا کا شاید ہی کوئی ہلم ایسا ہو جس پر قاضی صاحب کی نظر نہ ہو اور وہ اس پر پورے اعتماد کے ساتھ بات نہ کر سکیں۔ ایک مرتبہ میں انھیں ان کی نشری تقریر کے وقت سے کچھ پہلے اپنے سامنہ ریڈیو پاکستان نے آیا۔ اسٹوڈیو میں عہدوں کا ستارہ فراز بکری خان ریاض کر رہے تھے۔ قاضی صاحب نے بڑے الجینان اور بڑے ذوق سے ستارہ۔ وہ داد کی بیگد داد دے رہے تھے پیر انبو نے بکری خان کو کچھ مشورہ دیا۔ اور اس راگ کے بارے میں یہ بکری خان بیکار ہا تھا، بکری خان نے کچھ سوالات بھی کیے۔ جب قاضی صاحب اسٹوڈیو سے نکلے تو بکری خان نے بخوبی پوچھا: "کیا یہ کوئی نئے یہودی پکوڑد ہیں؟" میں نے کہا: "بکری خان تھا دے خیال میں یہ کیسے یہودی پکوڑد ہیں گے؟" بکری خان نے کہا: "اُدھی بڑے کئی معلوم ہوتے ہیں؟"

قاضی صاحب نے ایرانی شتراء کے دو ادین بھی مرتب کیے جن میں سے ایک دیوان ایران میں شائع ہوا۔ ڈاکٹر یادو جاسن صاحب پایا ہے اُدھو کی گھر ان میں اُدھو دیکھ کر کامیکھو نے کامنہو بناد رہے تھے۔ اس کیسی میں میں بھی شامل تھا۔ شام کے وقت ڈاکٹر یادو جاسن کے صدر میں ایک

عمل جبارتی تھی۔ اس میں قریب جبل پوری مرحوم، سید محمد حبیری، داکٹر عبدالحق امیر جو داد دعا اس شاہد بھائی اور ناپیز تحریک کی کرتے تھے۔ ایک مرتبہ ہم بیٹھے باشیں کر رہے تھے کہ ٹیل فون کی لفڑی بھی داکٹر یاد ر عباس صاحب نے بات کی اور پھر ڈاکٹر صاحب کی سے کہا۔ ذرا امیر سے سانحہ چلی۔ قاضی احمد میاں انہر کے گاؤں میں ورد اٹھا ہے۔ میں بھی ڈاکٹروں کے سانحہ ہو لیا۔ ان میں بیور داؤف لیبارٹریز کے ڈاکٹر میاں محمد صدیق بھی تھے۔ ڈاکٹروں نے قاضی صاحب کا معاشرہ کی۔ ڈاکٹر یاد ر عباس نے نسخہ لکھا۔ ایک انکش لگایا۔ اب قاضی صاحب انکش کو جو لے کر چلے تو سرجوی کی پوری تایینج بیان کر دالی۔ کس نے کہ کس عضو کا پہلا اپریشن کیا۔ انہوں اور بیسویں صدی کی سرجوی میں کیا فرق ہے۔ جب ہم قاضی صاحب کو فدا حافظ کہہ کر بینے انتے تو میاں محمد صدیق نے ڈاکٹر یاد ر عباس سے پوچھا۔ ”کیا یہ سرجن ہیں؟“ قاضی صاحب مسلم لیک کے سیکرٹری تھے۔ مرحوم استعیل چندر یگر کے دوست تھے پندرہ بیو صاحب نے پاکستان سے ڈکٹور بھجوایا اور یوں قاضی صاحب پاکستان آئے۔

بولٹی مارکیٹ کے قریب ایک خادت کی چھٹی منزل میں ایک فلیٹ کراستے پولیا۔ قاضی صاحب کی آدمی زندگی، جسے وہ بچا کر پاکستان لائے تھے، اس فلیٹ پر چڑھنے اُترنے میں ختم ہو گئی اور باقی آدمی ناساہد حالات اور بے قدری کی نہ ہو گئی۔ نڑیع شروع میں چندر یگر صاحب نے انہیں ایک ہزار روپے پر اکاؤنٹ سفر کر دیا تھا۔ کہاں قاضی صاحب اور کہاں حساب کتاب۔ ایک دن باباۓ ازو و قاضی صاحب کے یہاں آئے اور ان سے یہ بچا کر انہیں پر آپ کے مالی اور قلمی احسانات تو اتنے میں کہ انہیں گزرایا ہمیں جا سکتا۔ اگر آپ انہیں کے کاموں میں بھوئے تعاون کریں تو میں آپ کا مسنون ہوں گا۔ چاپنگ سائز سے چار سو روپے میں ہوا رخواہ پر قاضی کا انہیں میں تقدیر ہوا اور پھر یہاں قاضی صاحب کے سامنے کیا سلوک ہوا، یہ بڑی دردناک داستان ہے۔ یہاں یہ بتا دینا ضروری ہے کہ اس میں مولوی عبد الحق صاحب کا ہا تو ہمیں تھا۔ یعنی ہوشیار پوری مرحوم نے غیر ملکی نشریات کے شعبہ میں عربی ادب میں قاضی صاحب بیکھرے عربی میں ادبی مصنایف لکھوا کر انہیں نظر کرنے کا ایک سلسلہ نکالا تھا۔ ہوم سروس میں بھی ان کی تقریریں ہوتی رہتی تھیں۔

پیر حسام الدین راشدی ڈاکٹر ممتاز حسن اور حفیظ ہوشیار پوری اور یہ ناپیز دوسرا تیرے دن وقت نکال کر قاضی صاحب کی خدمت میں حاضر ہوتے اور ان سے استفادہ کرتے۔ میری جیشیت تو ایک مفلک مکتب کی تھی، لیکن پیر صاحب اور ممتاز حسن صاحب اور حفیظ ہوشیار پوری خود بھی پڑے علم تھے۔ علوم شرقیہ اور غربیہ کے قیمتون کو لمبیں جب اپنی اپنی علمی و ادبی دنیاوں کی دریافت کا احوال بیان کرتے تو میں متین ہو جاتا اور یہ سوچتا کہ ہزار برس میں اتنی سیاحت علم و ادب کی دنیا کی ہمیں ہو سکتی تھی۔ ان بزرگوں نے تقدیری سی زندگی میں کر لی ہے۔

قاضی صاحب ان کو لبسوں میں ایسے کولمیں بختے جھنوں نے اپنی دُنیا کے علاوہ ان کو لبسوں کی دُنیا بھی دیکھی تھی۔ یہ ان کی دلیلی ہوئی دُنیا کے ان دیکھنے تاہم ایک علاقوں پر بھی روشنی ڈالتے۔

اور پھر ہوا کپر حسام الدین راشدی، ڈاکٹر ممتاز حسن اور ڈاکٹر بلوچ نے سندھ یونیورسٹی میں قاضی صاحب کو اسلامی تایاری کے شعبے کا صدر منزرا کر وا دیا اور قاضی صاحب حیدر آباد پہنچ گئے۔ اس عرصے میں میری ان سے بہت کم ملقاتیں ہوئیں جن کا مخفیں بھی دیکھنے مقام اور مجھے بھی تکلیف محسوس ہوتی تھی۔ ایک مرتبہ قاضی صاحب بجھ سے بیٹھنے پر گھر آ رہے تھے کہ راستے میں ایک حادثہ ہو گیا، اور ان کی ایک پسلی ٹوٹ گئی۔ جب مجھے یہ علم ہوا تو میں قاضی صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔ مجھے دیکھ کر وہ آپسی ہو گئے اور ہنسنے لگے اپنے احباب سے دو رہنے کی وجہ سے بڑی تکلیف ہے۔ پھر قاضی صاحب کا ایک خط چڑھا دیا

کام بہت سہولی تھا، سیٹی کالج میں ایک صاحب زادے کو داخلہ دلانا تھا۔ جب یہ کام ہنسیں ہوا تو قاضی صاحب نے ایک پڑا پیارا خط لکھا۔ یہ ان کا آخری خط تھا۔ اور ضمنوں اس کا یہ تھا: انسان کو سچا نہیں میں تم سمجھنے میں کھاتے رہے ہو۔ تم نے کہتے ہی دھوکے کھائے، نہ جانے کس طرح اس مکروہ فریب کی دُنیا میں زندگی گزار دیتے۔ اور پھر ایک دن یہ خبر آئی کہ قاضی صاحب برکتِ قلب بند ہو جانے کی وجہ سے اللہ کو پیارے ہو گئے جو لویں الاف ملی بریلوی صاحب نے قاضی کی زندگی کے مختلف پہلوؤں پر پہنچ پکھ لکھا ہے اور ان کے خطوط اور کتابیں بھی پھاپی ہیں لیکن قاضی صاحب تو ایک سمندرستہ اور سخندر پر پل کوں باندھ سکتا ہے۔

## ڈاکٹر ماہیر

دریا نہ قد، دریا بدن، سپید رنگت، بڑا سر، ابھری ہوئی پیشائی، ستوان ناک، دانتوں میں کال ریخیں، آواز میں کھنک، ہزاروں میں بیٹھے ہوں تو درسے اپنی مخصوص آواز اور قیقوں سے پہچانے جاتے آنکھیں روشن اور تری بڑی اور پھر ان آنکھوں میں کچوں کی مخصوص خراست، مر حوم کبھی بچلے نہیں بیٹھ سکتے تھے کبھی بسے پھردا کبھی آسے۔ البتہ دھول دھنپتے کی فویت نہ آنے دیتے اور آن تو صاف پنک نہکتے۔

جب امر تسریں انہیں اسلامیہ نے ایم اے او انٹر میڈیٹ کالج کی داروغہ بیل ڈال تو ایم اے او ہائی سکول کے نامی گرامی انگلستان میں ہیڈ ماسٹر مسٹر مکبید کو ان کی دیرینہ اور اصل خدمات کے احتراف کے طور پر اس کالج کا پہلا پرنسپل بنایا گیا۔ پھر مسٹر مکبید کے دیناڑ ہونے کے بعد انہیں نے اس کالج کو ڈگری کالج بنانے کا فیصلہ کیا۔ ایم اے او ڈگری کالج کی کلاسیں موسم گردی کی تعطیلات کے بعد کلنے والی تھیں۔ ایک دن تہریں ایک قد ادم اشتہار نظر سے گزارا جس میں ڈگری کالج کے انتشار کا اعلان کیا گیا تھا۔ اور ڈگری کالج کے اساتذہ کے نام کے علاوہ ان کی ڈگریاں بھی اس پوسٹر میں لمحی لمحی تھیں۔ ان میں فیضیں احمد فیض (ایم اے ان انگلش) مسٹر کرامت جیں (ایم اے فلاسفی) کے نام بھی شامل تھے۔ اور سب سے اوپر یہ ملکا تھا کہ ملک کے مائیں نازار دیوب اور شاعر ایم ڈی تائیر جو بر صغیر میں کیمپرچ یونیورسٹی کے انگریزی ادب میں داد دیوب اپنے دمی ہیں، اس کالج کے پرنسپل ہوں گے۔ جو یاد اُنٹر ماہیر ایم اے او کالج میں اپنی پوری ٹیم کے ساتھوار دیوبتے۔ جندوستان کی کیونٹ پارلی کے سیکرٹری جنرل صاحبزادہ محمود الغفران تائیر سے پہلے مسٹر مکبید کی پرنسپل کے زمانے میں اس کالج کے داش پرنسپل تھے۔ وہ تاریخ کا استاد تھے اور رائے غورڈ کے گریجو ایٹ تھے۔ ان کی اہلیہ مشہور کیونٹ لینڈ اور افغانستان تکارڈ ڈاکٹر رشید جہاں تھیں۔ اور ان دونوں کا گھر پنجاب کے ترقی پسند دل کا مرکز بنایا ہوا تھا۔ صاحبزادہ صاحب خود بھی بہت قابل تھے۔ لیکن وہ اپنی زندگی میں اپنی بوری کے گھر میں سے نہیں نکلے۔ رشید جہاں کا گھر ہو یا ان کا مطلب ہر جگہ ترقی پسند اور یوں کا چلکھا رہتا۔

تاشر اور ان کے رفقا کی آمد اسے امر سر جو ایک خالص تجارتی شہر تھا، ادبی زندگی کا خور بن گیا۔ فیض میرے گھر کے سامنے ایم اے اد کالج کے پھرادر پروفیسر ویں کے ساتھ رہتے تھے۔ فیض سے روزانہ ملاقات ہوتی۔ یہ دہ زماں تھا جب فیض کی میں بھیگ رہی تھیں۔ وہ مشاعروں میں حالتے تو شرماۓ سے شرماۓ سے۔ وہ دبیلے پٹے تھے۔ خوب صورت اور دیدہ ذیب۔ ان کی آنکھوں میں سرخ سرخ ڈورے تھے۔ اگر یہ دایت سے ہٹ کر بھی کوئی نظم یا غزل پڑھتے تو ان کے رعنی چُن کی وجہ سے لوگ برداشت کر لیتے اور پھر پروفیسر بھی تھے اور اس زمانے کے پروفیسر واقعی پروفیسر جو اکر تھے۔

تاشر کا فیض پر بہت اثر تھا۔ تاشر مکمل ہو چکے تھے۔ فیض تکمیل کے مراحل سے گزر رہے تھے۔ اور ابھی تک گزر رہے ہیں۔ پھر اللہ کا کرنا یہا ہوا کہ فیض کا ڈاکٹر رشید جہاں کے ہاں آتا جانا شروع ہوا اور وہاں سے ہمنے کسی کو دستے نہیں دیکھا۔ جو گیا وہیں کا ہو کرہ گیا۔ جیا زکب بوٹ کر آئے۔ وہ جو فیض آتے۔ رشید جہاں کے مکتب میں فیض کی ذہنی، سیاسی اور نظریاتی تربیت جوئی اور اس طرح فیض تاشر سے دور اور رشید جہاں سے تریپ جوتے گئے۔ یہ پیش میں صاحبزادہ محمود الغفر غان مفت میں اسے گئے۔ انہیں ایم اے اد کالج سے نوکری پھوڑ کر اور ڈاکٹر رشید جہاں کو اپنے ساتھے کر امتحان سے نکلا پڑا۔

تاشر نہ کیونس تھے ذتر قی پسند وہ محض تاشر تھے۔ ان یہ عز درہ ہے کہ انہیں اپنے مدھب اور ہم مدھروں کے مسائل سے ہمہری دلپی سختی۔ اقبال کا زندگ ان پر اتنا ہمارا چڑھا تھا کہ اسے انہوں نے کھرچنے کی بھی کوشش کی۔ لیکن لا حاصل۔ ہاں پھر رچھا ان کی یہاں بھی جاری رہی۔ تاشر سہاب صفت ہونے کی وجہ سے کوئی کام جنم کرنے کر پائے۔

بنارسی گروپ میں ان کی کسی سے نہ بنتی اور خود اپنا کوئی حلقو بھی نہ بناسکے۔ اس میں شک نہیں کہ ان کا مطالعہ اپنے ہم عصر ویں میں سب سے دیکھ تھا۔ اور وہ ان سب سے زیادہ ذہین بھی تھے۔ لیکن انہیں پھرینا آتا تھا سہننا نہیں آتا تھا۔ اور یہی ان کی سب سے بڑی خوبی بھی تھی اور کمزوری بھی۔ ذہنیت پسند تھے اور تھوڑے وقت میں زیادہ شہرت حاصل کرنا پڑتے تھے۔ وہ حاصل بھی تھے۔ لیکن یہاں بھی اپنی مگری صحیح ہے کہ وہ کسی کو نقصان پہنچانے یا ایک دیسے کی ہیئت نہیں رکھتے تھے۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ منصورہ بناؤ کام نہیں کر سکتے تھے۔ ان کے حریفوں کے آن پا قاعدہ منصورہ بندی ہوتی۔ ان میں ایک بھی تھا۔ ایک دوسرے کو سہارا دیتے اور سنگا لئے بھی تھے۔ تاشر نہ ان سب کا مقابلہ کرتے۔ وہ دوست بنانے سے زیادہ دشمنی بنانے کا سیلہ رکھتے تھے۔ اور پچھی بات تو یہ ہے کہ وہ خود اپنے سب سے بڑے دشمن تھے۔ جہاں تک ان کی شمارتیں

اور پھر پھاڑ کا سبق ہے تو تاثیر کی صلاحیت اور ان کی قابلیت انہی کے ذریعے ریا ہے نہیں ہوئی۔  
۲۸ دسمبر ۱۹۴۸ء کو لاہور میں مولانا عبد الجید سالک مرحوم کی اخبار فوجی کی سلوچ جو بی منانی گئی۔ یہ  
قصہ الگ ہے کہ یہ سلوچ جو بی منانی سالک صاحب کی اخبار فوجی کی تحریکیاں کے کام میں کارروائیوں کی۔ تاثیر  
صاحب نے اس موقع پر ایک قطعہ تاریخ پڑھا جس میں انہوں نے ملک عبد الجید خاں سالک نے سلوچ  
جو بی منانی کا تاریخ نہ کیا۔ بڑی راہ را ہوئی۔ لیکن دوسری بجھ جب لوگوں نے اعداد جو نے تو کم نکلے لوگوں  
نے سوچا کہ ملک ہے کہ اگر پہلے صرعے میں اتنے اعداد کا تعمیرہ ہوا تو پھر کیا بات ہوئی۔ مولانا حضرت کو  
خدای موقح دے۔ وہ اسے اپنے کام "حرف و حکایت" میں لے اٹے۔ مولانا لکھتے ہیں،

"میدان تاثیر کے اتھر ماء، یعنی ان کی تعمیر میں جی بیٹھنے تھے اور تقریر کے خاتمہ پر قطعہ  
تاریخ پڑھا تو وہ بھی لطیف تھا۔ یہ اور بات ہے کہ اس وقت سب فوجیاں کھا گئے۔ تاثیر نے مولانا  
حضرت کے نام ایک خط لکھا، جس کا مضمون یہ ہے۔

"واحستا کہ آپ جیسے سورج نے میری تاریخ کی یہ قدر کی۔ لطیفہ غیبی کو محض لطیفہ  
بنادیا۔ سالک صاحب کے ستانے کے لئے جو تاریخ بھی تھی وہ بلا تجزیہ و تعمیرہ تھی  
آپ نے اور انہوں نے بھی سن کر واد دی۔ لیکن دہ تا قابل طباعت ہے۔ عام جفا،  
کے لئے میں نے بھری دھیری دو فنوں طرح کی تاریخیں، ملک عبد الجید خاں سالک  
بھی کے نام سے تعمیر کے ساتھ نکالیں، ایک سے زیادہ، مثلاً:

گوہر درج جسم وجہان سالک  
دلہسرو یار مہربان سالک  
گفت تاریخ اد بوق جشن  
ملک عبد الجید خاں سالک

کیونکہ موقع جوش جو بی منانی کا اضافہ بر عمل تھا، عیسوی تاریخ کے لئے تیسرا حصہ  
"گشت تاریخ بر طریقہ مغرب" بنادیا تھا۔ اس طرح تعمیرہ کا ذکر بھی آگیا۔ جن کے موضع  
پر جو تاریخ میں نے میر عالم پڑھی تھی، اس کا تعمیرہ واضح تھا۔ کیونکہ تعمیر سے صرع  
میں میں نے ہاتھ کی بجائے دبیر خلک کیا اور اس کے اذ ملائے یعنی سو بادن کی  
کی پوری کر دی تھی۔

گفت تاریخ اد بیر خلک  
ملک عبد الجید خاں سالک

یہ ایک غیر معمولی میدھی سادھی تاریخ تھی، نہ اس میں لطیفہ عقائد امام مگر اسے غلط کہنا

سراسر غلط ہے۔ چنانچہ آپ نے یہ غلطیں کی لطیفہ سازی کی ہے۔ سو وہ آپ کا  
کام ہے۔ یوں بڑے بڑے شاعر دن نے تبیر بر تلبہ سے اور اسے خوبی کے طور  
پر بر تلبہ ہے۔ سو رافعہ میرزا منظہر جان جاناں کی شہادت تبیر سے نکالی۔ مون نے  
کیا عمدہ حجز چکیا ہے، اپنی جگہ کی نال لکھنے پر کہا:

نال لکھنے کے بعد ہاتھ نے

کھی تاریخ: دختر سر مومن

نال کے عدد "دختر مومن" کے عدد سے نکال کے تاریخ دلادت پوری کی۔ البتہ  
لطیفہ یہ ہوا کہ بعض حضرات نے میرے تبیرے کی طرف توجہ نہ فرمائی۔ محمد اللہ کہ نگہ  
تنقید سے سکوت عین ادھل ہو گی۔ عبدالجید کی عین کاگز ناظر نہ آیا۔ جو کہ میں سکوت  
عین کو ناجائز نہیں سمجھتا۔ اس نئے کہ اردو میں عین کا تلفظ انت کی طرح ہے اور  
الف حرف علت ہے جس کاگز ناجائز ہے۔

اور پھر لکھتے ہیں "بہر صورت تاریخ گوئی صحیح ایک کرتب ہے۔ فرمات ہو تو  
تاریخ پر تاریخ لکھتے جاؤ۔ فاٹک معاحب گوقدرت نے دلش علی عطا کیا ہے  
اسی سے تاریخ نکھل دو۔" لمحی دل کش عبدالجید خاں سالک۔ ان کے علم و فضل کا  
تذکرہ کرنا ہے تو "دبدہ روز گار عبدالجید خاں سالک۔ اگر فان کا لفظ ہٹا کر فقط  
عبدالجید سالک کہنا ہے تو پھر حزن شرافت عبدالجید سالک سے عیسوی  
تاریخ ہو جائے گی۔ عزم کیا طرح اس پھر کرنا کیا مسئلہ ہے۔ البتہ کبھی کبھی الہامی  
تاریخیں نکھتی ہیں۔ امر تسری مسجد شیخ خیر الدین مرحوم کا تاریخ تغیر شاید مولا نما  
حالی نے کہی جائی۔"

### جزاک اللہ فی الداڑیں خیسا

ادر ۱۹۶۹ء میں جب نواب ہمیت خاں کے اہلیہ کو شریعتی پیدا ہوا تو کسی نے  
تاریخ کیتی۔ اعلیٰ ترک الحکومت ای الہامی تاریخیں ہیں۔ در ۱۹۷۳ء حضرت علامہ اقبال کا  
کرتے تھے کہ فن تاریخ کی کتاب پچھڑی اور عدد شماری کر لی۔ چنانچہ پراؤں کی تاریخ  
دنات اہمیوں نے کسی کتاب سے لی تھی۔

اور پھر لکھتے ہیں: اگر آپ اس سال اپنی سوائی سوائی عمری تھیں تو "حوال چراغ حسن"  
لکنی مناسب تاریخ ہے۔ اور میری غلیباں نکالیں تو میں "چراغ حسن" نگزیدہ۔  
ہو چاؤں۔ غالباً اس سال آپ کی جو بھی جسمی منائی جاتے گی۔ تاریخ ہو گی میرت حضرت۔

ادرنہ منائی گئی تو تاریخ ہو گی "حضرت مسیح"۔ مدعا یہ کہ یہ ایک بھیل ہے۔ اس پر دار کیا اور سبے دار کیا۔ مگر فدا لگتی کہنا جو بیل کے لئے "جشن علیک عبد الجمیع خان سالک"

بُرسی تاریخ نہیں۔"

اس خط میں ڈاکٹر صاحب کی وہ ساری خصوصیات و وجود ہیں جن کامیں نے ادراستہ کیا ہے۔ سالک صاحب کی سوچ جو بیل تقریب میں انہوں نے آخر سریع پر اتنا زور دیا کہ وہوں کا باقی مھرعنوں کی طرف دھیان ہی نہیں گیا اور دو آخري صدرے کو دبراتے ادراستی پروادہ دا کرتے ہی نے اپنے لگردوں کو سہ حاء سے اور باقی صدرے انہیں یا دنہیں ہے۔ چھرہ قلعہ تاریخ تاثیر صاحب نے لکھ کر ہی نہیں دیا تھا بلکہ زبان پر مسما تھا اور ڈاکٹر صاحب کا مقصد ہی یہاں بڑے بڑے ادیبوں اور سائنسوں اور تاریخ نکالنے والوں کو غنچا دینا انہا اور وہ غنچا دے گئے۔ مگر اگر انہوں نے تعمیہ نکالا اور نظر ہر ہے کہ ان حالات میں وہ تعمیہ ہی کے ذریعے آخری صدرے کو دھیان زد پڑ چکا تھا چنکا را پا سکتے تھے لیکن مولانا پرچاراغ حسن حضرت کے اعتراض پر انہوں نے جو جوان خود لکھا ہے وہ ان کی قابلیت اور علیت کی دلیل ہے۔ غرض کرتا تھیر کی زندگی میں ایسی باتیں آپ کو ہیئت ہی ملیں گی۔

لائل پور کے ایک شاعرے میں جس میں مگر صاحب نے بھی شرکت کی تھی، ایک بزرگ ہر شاعر کے شاعر پر بلند آداز سے اچل اچھیں کر داد دے رہے تھے۔ تاثیر بھی اس شاعرے میں شامل تھے اور انہوں نے یہ اندازہ کر لیا تھا کہ موصوف سخن فہمی میں کورے ہیں۔ لہذا جو صاحب ان کے پیچے بیٹھے تھے، تاثیر نے انہیں اپنے پاس بلا یا اور ان کے کان میں پکھ رہا اور جب مگر صاحب نے اپنی غزل کا چڑھا شرپڑھا تو واد دیئے دلے صاحب کے جو پیچے بیٹھے تھے انہوں نے آہستہ سے کہا۔ " سبحان اللہ کیا، بیٹھے جلی ہے؛ چنانچہ موصوف نے بلند آداز کے کام دا۔" مگر صاحب۔ سبحان اللہ کیا ایسا تھے جلی ہے تااب اس کا اندازہ خود لگایجیئے کہ مگر صاحب پر کیا گذری ہو گی اور مشاعرے کا کیا حال ہوا ہو گا۔ یہ راقعہ مجھے حمید نسیم صاحب نے بنایا ہے جو تاثیر صاحب کے شاگرد و شید تھے اور اس شاعرے میں ان کے قریب بیٹھے تھے۔

تاثیر صاحب ایک ادبی محقق کی صدارت کرنے والے تھے۔ ایک مشہور ادیب دوست کو انہوں نے ایک تحقیقی مقالہ لکھنے پر مجبور کیا اور اسے یہ بتایا کہ تم نلاں ایرانی شاعر یہ اپنا مقابلہ لکھو۔ اس نے کہا میں نے تو اس کا نام آپ ہی سے ملی تھا۔ تاثیر صاحب نے اسے پورا مقابلہ لکھو۔ اور جب اس نے تاثیر کی صدارت میں یہ مقابلہ پڑھا تو خارسی ادب کے محققین جو وہاں موجود تھے جیسا کہ اس نے تھے یہ مقابلہ خاصا معلوماتی اور پرمختز تھا۔ اس میں اس شاعر کے دو پارا شعار در اس کی غیر مبلووع کتابوں کا حوالہ بھی تھا۔ ماضی میں جلدہ نے ادیب کی محنت اور تلاش پر اسے دل

لکھوں کر داد دی۔ لیکن آخر میں تاثیر صاحب نے اس مقالے کے پرنسے اڑا دیے اور یہ فرمایا کہ فلاں کتاب جو آپ نے اس کی تباہ ہے وہ اس کی نہیں ہے بلکہ یہ فلاں ایرانی ادیب کی ہے جو اس سے پچاس سال پہلے گزر چکا تھا۔ فلاں شعر بھی اس کا نہیں ہے اور اسے ایک اور غیر معروف ایرانی شاعر کی ساتھ منسوب کیا۔ چنانچہ تاثیر صاحب کی اس تقدیم پر اس غریب کا جو حال ہونا تھا وہ تو ہوا ہی ہے تاثیر صاحب کو لوگوں نے اس سے زیادہ داد دی۔ جمیت کا مارا یہ ادیب تاثیر صاحب کا شاگرد ہی تھا۔ جب بی خل افتاد کو پہنچی تو اس نے تاثیر صاحب سے شکایت کی۔ تاثیر صاحب نے کہا، ”بُر خود را سدا اور شاگرد میں تمیز بذریعی ہے۔“ اس نے کہا، ”آپ اس کے قلمی نسخے دکھا دیجئے۔“ فرمایا یہ آدی اسی نہیں ہے تو اسکے قلمی نسخے کیا ہوں گے؟

تاثیر صاحب اعلیٰ پائے کے ادیب تھے، نعماد تھے، محقق تھے اور شاعر بھی تھے۔ ان کی جمیت مقرر نہیں تھی۔ ان کے مزاج میں جو چلپلا پن اور شوخی تھی، اس نے ان کو ہم کر کی سمت میں دل جمعی سے کام کرنے نہیں دیا اور اس طرح وہ بکھر کر رفتگئے۔

جب پاکستان وجود میں آیا تو تاثیر نے دل لکھوں کر اس کا خیر مقدم کیا اور پاکستانی ادب کی تحریک کی ابتدا کی۔ اس وقت ان کا ایک شعر پاہا دیا گیا۔

ہزار ہم سخنی ہو ہزار ہم نظری  
پچھے اختلاف کے پہلو نکل ہی آتے ہیں

تاثیر کی نظم، اس بھرے ہونٹ "اردو میں علامتی شاعری کا شاہکار نظم ہے۔ میں نے پہلے بھی یہ عرض کیا ہے کہ علامہ اقبال تاثیر کے مرشد تھے۔ تاثیر کے نظریات اور ان کے عقیدوں پر علامہ اقبال کی چھاپ ہے۔ لیکن تاثیر نے پرانی شاعری کی جمیت نہیں بدی علامہ کی نظر میں تاثیر کا مترسہ بھیتیت شاعر بست ارفع تھا۔ وہ اکثر ان کے اشعار سننے اور جھومنتے۔ ایک مرتبہ جب تاثیر نے انہیں اپنی غزل کا یہ شعر سنایا۔

زلف آزار، گریبان چاک اے مست شب  
تیری صورت سے تجھے در داشنا سمجھا تھا میں  
تو علامہ مصطفیٰ الحال ہو گئے اور کرب کی حالت میں انہوں نے وہ نظم کی۔  
اپنی جو لام گاہ زیر آسمان سمجھا تھا میں

ڈیاکٹ تاثیر علامہ اقبال سے متاثر تھے۔ وہ جسی اے رحمان کو ایک خدا میں سمجھتے ہیں۔  
”وور عاصر کے شرامیں اقبال کا لگن جوستا قبل توجہ اور محبوب ہے، گیو نکہ شاعر جس فضل  
جس ماحول کا ترجمان ہے وہ ماحول اقبال ہے۔ سہتم الگو میر دم گر نہ دم دیتم الگو خیر

ضروری تھی۔ اور آپ نے خوب حق تفسیر کیا۔ میں براں لوگوں کو پیش فور رکھتے ہوئے لکھا ہوں جو کہتے ہیں اقبال کا بیت مزاج شاعری کے خلاف ہے۔ آپ اور میں تو اقبالی مجرم ہیں۔

شاشر کی ذات، فطانت اور ارادت و کرمان اور اس کے مخادر سے براں کی گرفت کی ان کے دریزوں نے بھی تعریف کی ہے۔ ان میں تقدیم کی بے شان قابلیت تھی۔ انہوں نے بیشمار مہماں تکمیل کیا ہوں سے لکھے۔ نیاز مندان لاہور میں تاثیر کی شاندیہ میں ملکی مشکل ہے۔ پسح تو یہ ہے یہ انہیں کی اتنی تھی اور دی اس کے دروچ و درواں تھے اور جیسا میں میں پہلے لکھتے کہ تاثیر اپنی بے پناہ شوخی اور چلبلاہٹ کی وجہ سے بکھر کر رہ گئے تو اب یہ کام کسی محقق کا ہے کہ وہ انہیں سمجھئے۔ اس میں دیسے خود بھی بکھر جانے کا خطرہ ہے میرے والد خواجہ محمد عمر حرم مسلم اُنی سکول امر تسر کے ہیڈ ماسٹر تھے۔ انہن کے ایک عہدیدار سے ناچاقی کے باعث اپنی طاقت سے مستقفلی ہو کر ریاست جاودہ پلے آئے۔ امر تسر کے تمام سکولوں اور کالجوں کے طلبہ نے یہ معافیہ کیا کہ انہیں عزت دا بروئے ساتھ دوبارہ ان کے عہدے پر نافذ کیا جائے۔ اس سلسلے میں امر تسر کی کمی درستھا ہوں ہیں کہیں بھینٹے تک ہر میل بری۔ آخر امر تسر سے ایک وفادار نہیں واپس لانے کے سلسلے میں جادو۔ یہ بھیجا گیا۔ بس کے سر براد مولانا غلام محمد ترمذی مرحوم تھے اس سارے رکڑے ہجڑے میں طلبہ اور اس مقام پر نے تاثیر صاحب کو پسح میں ڈالا اور تاثیر صاحب نے والد صاحب کے نام ان کے ایک خط کے جواب میں جو خدا نکھل کھادا ہے میرے پاس محفوظ ہی میں بخطی بہاں دیج کرتا ہوں۔

۲۳ اکتوبر ۱۹۳۸ء

### حضرت مسیح دلکرمی خواجہ صاحب!

السلام علیکم! آپ کا نوازش نامہ ملا۔ میں چار دن باہر رہا اور تین دن کا بیخ بند رہا۔ تعلیمات کے سلسلے میں۔ اس لئے جواب میں تائیر ہوئی۔

آپ سن چکے ہوئے گئے کہ مسلم ہائی سکول کے متعلق تفصیلیہ ہو گیا ہے اور آپ کی عزت اور آبرد پر کوئی حرف نہیں آیا۔ بلکہ بدھو حضرات جملائے گئے ہیں۔ میں آپ کو مبارکباد عرض کرتا ہوں جس اساد کی اس قدر عزت بلند کے دلوں میں ہو، دہ استاد ہر اغیار سے دنیا کے معزز ترین اشخاص میں شامل ہونے کا۔ اہل ہے۔ کاش مسلمان اکابر میں مردم شناسی کا بعد پر موجود ہو۔ فرمائیے۔ امر تسر واپس آئیے گا۔

### برخوردار کو سلام۔ دامت دلکرمی خواجہ تاثیر

خبر والد صاحب امر تسر واپس ہیں آئے۔ البتہ تاثیر صاحب سے ان کی خط و کتابت جائی۔ تاثیر صاحب کے سلسلے میں یہ بتا کا پلوں کر دیکھ برج سے نہ ٹھنڈے نگوڑے میں آئے تھے۔

ایک فرنگی ناتون اور اس کی ایک بہن اپنے ساتھ لائی تھی۔ فرنگی ناتون سے تو علامہ اقبال نے ان کے دو بول پڑھوادیے البتہ فینیں میں تاثیر نے اپنی نہم۔ لفظ کی ساری صلاحیتیں پاکران سے اپنی سال کا رشتہ کر دیا۔ تاثیر کی الہیہ تو عمر بھرا بیڑی بیڑی یہ لفظ فینیں سب کی الہیہ نے ہمیشہ شوہری کی۔ پھر کی دیکھ بھال اور بچوں کو پانچ پوس بلکہ فینیں صاحب کو بھی انہوں نے ہی پانچ پوسا ہے۔

پھر کچھ مدت کے بعد پتا چلا کہ تاثیر صاحب پر تاب کانع سری نگر کے پرنسپل ہو گئے۔ جہاں تک بھی یاد ہے اس زمانے میں خواجہ علام استیدین صاحب تاثیر میں ناظم تعلیمات تھے۔ میں اسی زمانے میں سری نگر گیا تھا اور وہاں تاثیر صاحب سے درستہ تیرے میسرے ملاقات ہوتی۔ وہ میرے استاد تھے۔ اگرچہ فینیں مجھ سے پانچ پچھے سال بڑے ہیں اور وہ بھی میرے استاد تھے لیکن ہم یہی استادی شاگردی کے علاوہ درستی بھی رہی۔

تاثیر مرحوم سے میری آخری ملاقات ۲۸ دسمبر ۱۹۴۷ء میں ریڈ یو پاکستان کے کل پاکستان مشاہرے میں ہوئی۔ میں ان کے قریب ہی بیٹھا تھا اور میرے آس پاس ہفیظ ہوشیار پوری اور حمید نیم تھے۔ جب شاعر اپنا لکھاں سناتے اور ووگ داد دیتے تو حمید نیم نے میرے کان میں کہا کہ تاثیر کو غور سے دیکھو۔ میں نے دیکھ کر وہ اپنا پورا منہج محو لئے ہیں لیکن آزاد ہمیں نکالتے۔ داد دینے میں ایسی خستہ تاثیر مرحوم یوں توحیرت مولانا ظفر علی خاں کی قابلیت اور ان کی خدا داد صلاحیت کے بڑے معرفت تھے۔ یہیں دہ اپنی شرارتوں سے باز نہ آئے۔ ایک دن مرحوم نے ظفر علی خاں کے بارے میں یہ اڑادی کہ وہ بدیہیہ گو نہیں ہیں، نہ دو گو نہ زرد ہیں۔ انہیں یہ معلوم ہوتا ہے کہ کل کہاں کہاں جانا ہے اور کس کس سے مٹا ہے لہزارات کو بیٹھ کر اشوار کرہے یہیں ہیں۔ پھر چونکہ عافظہ اچاہے اس لئے یہ اشعار انہیں یاد رہ جلتے ہیں۔ پھر ایک دن ایسا ہوا کہ حضرت مولانا کو ایک بلے ہے میں تقریر کی تھی۔ آغا شورش کا شیخی نے انہیں جلسہ گاہ میں ایک کاغذ پر ایک مصروف لکھ کر دیا جس کی زمین انہماں مسلسل تھی۔ اور انہیں یہ بتایا کہ تاثیر نے ان کے بارے میں لاہور کے ادبی ملتوں میں کیا اڑا رکھی ہے اور یہ صھی کہا کہ آپ کو اس مصروف پر فی البدیہیہ اشعار کئے ہیں۔ مثالی سے پانچ منت بعدہ مولانا کا نام پکارا گیا اور مولانا نے جلسہ گاہ میں ساری بات کہہ ساخت۔ اور فی البدیہیہ اس مصروف پر سات آٹھ اشعار کہہ ڈالے۔ اور ساتھ ساتھ تاثیر کے بھی پر زے اڑا دلیلے۔ اس سلسلہ میں تاثیر نے بتایا کہ اگرچہ پچھے میں مزدور آیا ہوں لیکن یہ مصروف میں نے نہیں دیا۔ میں ظفر علی خاں کی قابلیت کا معرفت ہوں۔ یہ مصروف ان لوگوں نے دیا تھا جو میرے اور مولانا کے حریق ہیں  
واللہ اعلم!

\* تاثیر کی اپنی شرارتوں کے علاوہ ان کے حریقوں نے بہت سی غلط باتیں ان سے منسوب

کردی ہیں۔ مثلاً علامہ عبد اللہ یوسف علی کا اسلامیہ کالج لاہور کی پرنسپل شپ سے اس نئے پستقی ہونا کہ ایک جلسے میں جس سوچت کا ان سے انگریزی ترجمہ کر دانا تھا اس کی جگہ دوسری سوت پڑھ دی گئی۔ اور علامہ نے پہلی سوت کا ترجمہ کر دیا۔ دراصل اس میں تاثیر کے حربوں نے انہیں ملوٹ رہا چاہا تھا لیکن اس کی اسی نظر میں صفائی ہو گئی تھی۔ علامہ عبد اللہ یوسف علی نسقی اور اچھے خاصے بخواں آدمی تھے۔ ترجمہ کرنے کھڑے ہوئے تو انہوں نے یہی سوچا کہ قاری صاحب نے دی سوت پڑھی ہو گی جو انہیں بتائی گئی تھی۔ اس معمول سی بھول چوک پر ہنگامہ اھاننا انہیں ناگوار گزرا اور وہ مستحق ہے۔ تاثیر کے ایم اے اد کالج سے مستحق ہونے کی ایک وجہ یہ بھی بتائی جاتی ہے کہ جو لوگ ڈاکٹر رشید جہاں کے گروپ کے عامل تھے چونکہ ان کی تعداد میں اضافہ ہو گیا تھا اور کالج کے اندر ادارہ باہر ان کا زور تھا؟ لذا رشید جہاں اور سماجزادہ صاحب کے امر سرسرے جانے کے بعد تاثیر کا یہاں چھتر نا مشکل ہو گیا تھا۔ لیکن تاثیر میدان چھوڑ کر جا گئے رائے نہیں تھے۔ بات دراصل یہ ہے کہ نہ ہم یا ماں ہسپل اپ بلکہ رہی تھی۔ بخاری پہلے ہی آں انڈیا ریڈ یو کے ہو کر رکھنے تھے۔ فیض اور حضرت نے فوج میں حلازمت اختیار کر لی۔ لاہور میں بھی وہ پہلی کی ادبی رونق نہیں رہی تھی مادریوں بھی تاثیر کو گشیر پند تھا۔ لیکن تاثیر نے محلی کا پیشہ آخری وقت تک نہیں چھوڑا۔ اور تھیف تایف کے کاموں میں دہ آخری وقت تک صدر رہ رہے۔ اور ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اب چناب میں نہ سنگ سبھے تھے نہ نگ زن۔ اور وہ پہلی کی اور وہ علی وادی سرگرمیاں بھی نہیں تھیں۔ لیکن جب پاکستان بناؤ تاثیر اپنے شہر پاپس رکھنے لگئے۔ اور اس زمانے میں، ہنوز نئی نیسان ہائزر میں اپنی قابلیت کے جو ہر دکھنے۔ اور پاکستانی درب اور پاکستانیت کے موظف پر پڑے کام کے صفات میں بھے۔

تاثیر حقیقت میں نام تھا ایک تحریک کا۔ بھرپور اور تو نازندگی کا۔ ایسے لوگ ہنگاموں اور ہنگامہ رائیوں میں اپنی تمام صلاحیتوں اور قابلیت کیا تھیں جو بوجستے ہیں۔ لیکن پیر ہی انگریز تاثیر کے بھرے جوئے ہماووں کو سمجھیں بنتے تو مدد ہو گا کہ وہ ہمیں بہت کچھ دے سکتے ہیں۔

## پیر حسماں الیں راشدی

پیر صاحب جذبائی آدمی تھے۔ وہ اہل دل تھے۔ صوفی منش تھے۔ تضادات کا مجموعہ ہوتے ہوئے بھی بے پناہ مخلاص اور پیارے انسان تھے۔ آپ سے انہیں کتنے ہی اختلافات کیوں نہ ہوں یہی اس کے باوجود اگر آپ سے ان کے مخلصانہ تعلقات ہیں تو وہ اس رشتے کو توڑتے کے خیال سے بھی کافی جلتے اور یہی ان کی ہر دل هریزی کا باعث تھا۔ چنانچہ وہ لوگ جوان کے قریب رہ چکے تھے! پیر صاحب کے اس خلوص کی وجہ سے ان سے اپنے تمام اختلافات کے باوجود مفہومی سے بندھے ہوئے تھے۔ وہ پیر صاحب کے سامنے آتے ہی سب کو پہلوں جاتے۔

پیر صاحب کی شخصیت بڑی من سوہنی تھی۔ وہ اس بیکھے کی طرح تھے جس کا بھولپہ جمیں اپنی طریقہ پہنچتا ہے لیکن کبھی کبھی اس کی شزادائی پر خصہ آنے لگتا ہے۔ لیکن اس کی معصومیت کی وجہ سے ہم اس کی شزادائیں بھی گواہ کر لیتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے پارے میں عام طور پر یہ کہا جاتا ہے کہ وہ دل کے لپٹے ہوئے ہیں اور پیر صاحب تو واقعی دل کے بہت اچھے تھے۔

پیر صاحب سے میری پہلی ملاقات بیان تھے اُندو کے یہاں ہوئی۔ اُردو اور بابائے اُردو سے ان کے تعلقات پاکستان بننے سے پہنچے کے تھے۔ اور جب بیان تھے اُردو نے ہندوستانی میں اُردو کا مستقبل تھیں دیکھا تو وہ پاکستان چلے آئے۔ بیان تھے اُردو سے یہ معلوم ہوا کہ کراچی میں انہیں تو قبیل اُردو کے قیام کے بعد میں پیر صاحب نے اُن کی بہت مدد کی تھی۔ اور یہ خواہش انہی کی تھی کہ کراچی میں انہیں کا صدر دفتر تھوڑا جائے۔ پیر صاحب انہی کے ہمدرے دار بھی تھے اور اُردوزبان کے لئے لگنے چکنے تھے میں ان کا نام سرفیرست آتا ہے۔

فاضی الحمد بیان اختیز جو جو ناگر ملعو کے دیس اور اہل علم اور محقق تھے، کسی زمانے میں بابائے اُردو جو ناگر میں ان کے یہاں عہدا کرتے تھے اور ان سے اور ان کے ذریعے دوسروں سے انہی کے لیے چند و لات تھے۔ لیکن جب فاضی صاحب کو دیس جکالا تھا تو چند ریلوے صاحب نے انہیں ایک فرم میں آکا وہ منت کر دیا۔ اور اب فاضی صاحب جو ناگر ملعو کے دیس میں تھے یہاں انہیں قلم

کے ذریعہ روزی مکان پری۔ پھر سولوی صاحب انجینئرنگ میں اٹھا لائے اور یہاں انہوں نے انہوں کی بڑی خدمت کی۔ قاضی صاحب نے سولوی صاحب کی فرماں شرپ دلی گھر اتی پر ایک معرکہ آڑا مقام لکھا۔ پیر صاحب سے پہنچے بھل ان کی یادِ اللہ علیٰ، اور اب تو دستی ہو گئی۔ دل چسپیاں اور مشاغل مشترک تھے۔ اور پھر جب حفیظ ہو شیار پوری کاری ٹیکنیک پاکستان لاہور سے کراچی تباڈہ ہو تو یہ بھی محققین کی اس نوٹی میں شامل ہو گئے۔ ممتاز حسن صاحب تو پہنچے ہی کراچی میں موجود تھے۔ چنانچہ حفیظ صاحب نے میرے ذمہ بہ کام سونپا کہ میں اُردو زبان کے ان اچمنے سے ریڈیو پاکستان کے لیے ایسے مصنوعات پر مفتان لکھواؤں جو پر اب تک لکھا رہ گیا ہو۔ یا جو تشنہ رہ گئے ہوں۔ یا ادھر ادھر مکہرے پڑے ہوں۔ پھر چہ میں نے ان سے مسلمان سوسیتیاں، مُوجہوں اور سائنس والوں پر مصائبین لکھوائے۔ یہ مضمون ہمارے ادب کا بڑا قیمتی سرمایہ ہیں لیکن ریڈیو پاکستان کے حکام کی غفلت، تساهل اور عدم توجیہ کی وجہ سے یہ سارے مسودے خالع ہو گئے۔

پیر صاحب سندھی زبان میں بھی بلند پایہ تحقیقی مقالے اور کتابیں لکھ رکھے ہیں۔ مُوفیہ کا تعلق کسی علاقے سے ہنیں ہوتا، پوری کائنات سے ہوتا ہے۔ پیر صاحب نے سندھ کے صُوفیوں کے کارناموں کو اُردو زبان میں منتقل کر کے اُردو زبان کا دامن وسیع کر دیا۔

پیر صاحب سیاست کے ادبی ہنری سنتے۔ سیاست سے انہیں نفرت تھی۔ وہ لمحہ بازاری لوگوں کا مختبلہ سمجھتے تھے۔ اگرچہ ان کے پڑے بھائی پیر علی محمد راشدی صاحب نے ادب سے زیادہ صافت اور سیاست سے کام لیا۔ راشدی صاحب ادیب بھی ہیں، صحافی بھی ہیں اور سیاست اُن کی گھٹی میں پڑی ہے۔ وہ صافت کے ذریعے عمل سیاست میں سکھ آئے۔ بہذہ انہیں وہ حضرت احترام نصیب ہنیں ہوا جو اُن کے چھوٹے بھائی حسام الدین راشدی کے حصے میں آیا۔ دیسے قابل دونوں بھائی ہیں۔

شادیاں دونوں بھائیوں نے خوب کیں لیکن اس معاشرے میں بھی پڑے بھائی چھوٹے سے بہت اگے پڑے ہوئے تھے۔

پیر حسام الدین راشدی کے کتب خانے میں ہر صنوں پر اور ہر موضوع پر سندھی، اُردو، عربی، فارسی اور انگریزی زبان کی مزادری کتابیں موجود تھیں۔ ان کا ایک کتب فانہ ان کے گاؤں میں بھی ہے۔ صرف بیشتر عربی زبان میں جو کتبیں جو پیر صاحب کے میہاں ان کی فہرست آجاتی تھی، وہ اُن میں سے اُن کی جیسا جتنی کتابوں کو خردی یعنی کی اجازت دیتی، خرید لیتے اور پھر انہیں کہیں سے کوئی نایاب کتاب بیتی تو اُسے بھی خرید لاتے۔ کتاب خانوں اور محققین کی یہ نوٹی (جناب ممتاز حسن صاحب، قاضی احمد سیاں، حفیظ ہوشیار پوری) پر ان کتابوں کے کباریوں کے یہاں سکھ جاتی اور یہ کارڈی

پھر کو کتابیں خردید لاتے۔ دیسے بھی شہر کے کباریوں کا ان کے میہان ادا جانا رہتا۔ جب یہ علمی اور ادبی موضوعات یا کتابوں پر بات کرتے تو ہم ایسے لوگوں کو اپنی جہالت کا احساس اور سائدہ ازہ ہوتا۔ پیر صاحب مہمان نواز بھی ملتے لیکن ان کے میہان مہمان بھی انہی ایسے آتے اور دونوں ان کے میہان قیام کرتے اور ان کی خوب خوب تواضع ہوتی اور پھر یہ مہمان پیر صاحب کے کتب خانے میں بیٹھ کر ان کی کتابیں چاٹتے۔ پیر صاحب کے کتب خانے میں صرف کتابیں ہی نہیں تھیں، بلکہ "الہلال"، "کاصر ریڈ" اور "معارف" کے مکمل فائل بھی ملتے۔

اپ کو جس موضوع یا جس شخصیت پر مضمون لکھنا ہوں اس کا ذکر پیر صاحب سے چیز دیجئے اور پھر دیکھیے پیر صاحب کی حکل افتتاحی "گفتار"۔ یون گتن کہ جیسے اس موضوع پر جتنے مصنفوں نے لکھا ہے، وہ سب آپ سے ہم کلام ہیں۔

ریڈیو پاکستان کے ڈائرکٹر جنرل سید ذوالفقار علی نجاری نے ہم ریڈیو ملازمین کو کہ جن کا تعقیل پروگراموں سے متفاہیہ ہدایت کر رکھی تھی کہ ریڈیو پاکستان سے تقریروں میں بھجے کی غلطی نہیں ہونی چاہیے۔ ایک مرتبہ پیر صاحب کے مسودے میں بیس زبان درست کر رہا تھا کہ عزیز حامد مدین صاحب نے میرے ہاتھ سے مسودہ چھین لیا اور کہا کہ پیر صاحب کا اپنا لہجہ ہے۔ ان کی اپنی زبان ہے۔ وہ جس لفظ کو جس طرح چاہیں، لکھیں یا ادا کیں۔ آپ کو جا ریڈیو پاکستان کو یہ حق نہیں ہے کہ ایسی علیم اور نامی گرامی شخصیتوں کو آپ زبان سکھائیں۔ اور جب پیر صاحب کی یہ تقریبی شر ہو گئی تو بخاری صاحب مجور پر گرجنے پرستے ہوئے۔ اتنے میں مدین صاحب بھی آگئے۔ انہوں نے بتایا کہ میں نے ان کے ہاتھ سے مسودہ لے لیا تھا۔ اور اسے اپنی ذمہ داری پر نشر کر دایا تھا۔ اگر آپ اس طرح زبان پر قدعن لگاتے رہے تو زبان محدود ہو جائے گی۔ اور دو ہجاؤ آج زبان کی خدمت اہل زبان سے زیادہ کر رہے ہیں، وہ اسیں دل سپی لینا چھوڑ دیں گے۔

آخری عمر میں پیر صاحب میں خاصی تبدیلیاں آرہی تھیں۔ وہ سیاست میں بھی وچھپی لینے لگے جس سے کسی زمانے میں وہ متنفر رہتے۔ ان میں مختوڑی مختوڑی سی عصبیت بھی پیدا ہو گئی تھی۔ یوں لگنا تھا کہ جیسے وہ تکشیری اور درویشی اور ادب کے دائرے سے بکھل رہے ہیں اور ان کا حلقة پیاراں بھی تنگ سے تنگ تر ہوتا جا رہا ہے۔ اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ ان کے جو پہلے پیارے تھے ■ دوسرے ہوتے جا رہے ہیں تھے۔ لیکن ان کے پیاروں کو بھی یہ احساس تھا کہ اپ پیر صاحب کی سوچ یدل رہی ہے۔ لیکن مشکل یہ تھی کہ ان کا پیاراں نہیں بدل لاتھا۔ لہذا ہر چور کے ان کے پیارے پھر ان کے اردو گرد جمع ہو جاتے۔

پیر صاحب بعد میں اُدھی سیاست میں بھی حصہ نہیں لے گئے۔ یہ ایسی بات تھی، جس سے ہم ایسے ان کے بے شمار نیازمندوں کو ان کے اس روئی سے بہت تکلیف پہنچی، اور ان سے اس پر اپنی خفگی کا اظہار بھی کیا، اور ہم نے بہت کچھ مکھا بھی۔ اور پھر یہ بھی سوچا۔ پیر صاحب آخر انسان ہیں، فرشتہ تو نہیں۔ ممکن ہے کچھ لوگوں یا کسی طبقے سے بُرشتہ ہو کر ان میں یہ تبدیل آئی ہو۔ لیکن اس پر بھی ہمیں یہ سوچ کر انسوں ہوتا کہ ہم لوگ پیر صاحب کے بارے میں یہ سوچ بھی نہیں سکتے تھے کہ وہ گرد و پیش کے حالات سے اتنے بدل جائیں گے۔ لیکن ان تمام یاقوں کے باوجود وہ جانے پیر صاحب کی شخصیت میں ایسی کیا کشش تھی یا ہم میں ان کی طرف سے ایسا کیا خلوص چھپا ہوا تھا کہ ان کو رُاجلا کہنے کے باوجود جب وہ سامنے آتے تو ہم سب کچھ سمجھوں جاتے۔ اور پیر صاحب ایسے ہی معلوم ہوتے، جیسے پہلے تھے۔ پیر صاحب کو بھی اس کا احساس تھا چنانچہ انتقال سے چند روز پہلے ایک تدریب میں ان سے طاقت ہو گئی۔ میں نے انھیں سلام کیا تو کہنے لگے۔

"نصر اللہ خان۔ تم تو ہم سے خفا ہو؟"

پیر صاحب کا اتنا کہنا تھا کہ میری آنکھوں میں آنسو بھرا ہے۔ اور میں نے ان سے چھٹ کر کہا۔ "پیر صاحب! اس تمام خفگی کے باوجود آپ سے جو پیار ہے، اس میں کمی نہیں آئی۔ لیکن ہم لوگ اللہ سے یہ دعا کرتے ہیں کہ آپ پھر پہلے کی طرح ہر جائیں اور آپ کے دل کی مکھیں دُور ہو جائے۔ اور آپ کا دل پہلے کی طرح بکھل جائے۔" اور پیر صاحب مُسکدا دیے۔ یوں لگا جیسے وہ مُسکرا نہیں رہے ہیں بلکہ میری دعا پر آئین کہہ رہے ہیں۔

---

## سید فخر الدین ماتری

لابان قد، گندمی رنگ، فلسفیوں کی طرح سوچی ہوئی نیم دا آنکھیں، خوب صورت پڑھو، اللہی ماںگ استاذہ چال، ادازہ میں مگھی گرج، بے باک نذر بندہ سخن، جسے بازاں انجمن آرا، جس محفل میں بیٹھتے شمعِ محفل بن جاتے۔ جیب میں پھوٹی کوڈی تک نہ ہوتی اور فاقہ گزر جاتے لیکن پھرے ہرے سے ظاہرہ ہونے دیتے۔ نام سید فخر الدین۔ گجرات کے ایک گاؤں ماتری میں پیدا ہوئے۔ علوی سید تھے۔ ان کے آبا و اجداد مغرب اور ایران سے ہوتے ہوئے ہندوستان آئے اور صوبہ گجرات میں بس بیٹھے۔

ان کے جبراً مجدد شاہ وصیہہ الدین رحمہمہر صوفی شاعر دلی گجراتی کے بھائی تھے۔ شاہ وصیہہ الدین اپنے وقت کے بڑے مالمیں میں تھے۔ ان کا گھر دینی علوم کا مرکز تھا۔ اس کی حیثیت ایک چامنہ کی بھتی جہاں دور دور سے تشنہ کامان علم آتے اور سیراب ہو کر جاتے۔ شاہ وصیہہ الدین رحمہمہر بادشاہ کا زمانہ پایا تھا اور جب اکبر بادشاہ نے ملک سے حضرت مجدد الف ثانی رح کے خلاف نتوی ایسا تو شاہ صاحب نے اختلاف نوٹ لکھا۔ یہ ہڑات و بے باکی ماتری مرحوم نے اپنے جبراً مجدد سے درستی میں پائی تھی۔

۱۹۶۷ء میں ایک شام ماتری صاحب نے اپنی گاڑی بیچ کر مجھے اپنے گھر بلوایا اور کہا کہ میں اُد دزبانی میں ایک روزنامہ (اخبار) نکالنا چاہتا ہوں اور مجھے تھارے تعاون کی ضرورت ہے۔ میں نے کہا میں تیار ہوں۔ چنان چہ کچھ دنوں بعد یہ معلوم ہوا کہ جب ماتری صاحب ترکی گئے تھے تو وہاں انھوں نے «حریت» نام کا ایک اخبار دیکھا تھا اور یہ نام انھیں بہت پسند آیا تھا کچھ دنوں کے بعد ماتری صاحب نے «حریت» کا ڈیکلپریشن لے لیا۔ ماتری مرحوم حریت کو اخبار نہیں بلکہ ایک ستریک کی صورت میں چلانا چاہتے تھے۔ وہ بڑے سچے مسلمان اور محنت وطن سختے۔ وہ بتیر صیریک کے ان نو ہاؤں میں شامل تھے جنھوں نے قائدِ اعظم کی راہنمائی میں حصوں پاکستان کے لیے سردار صدر کی باڑی لگائی تھی۔

ماڑی صاحب افسانہ نگار بھی سنتے اور ناول نویس بھی۔ اعلیٰ درجے کے سیاست داں، صحافی اور شاعر بھی۔ جگرati ادیبوں میں ان کا نام سرفہرست آتا ہے۔ ماڑی مرحوم نے مجھے بتایا کہ جب میں نے گجرات میں جگرati زبان میں ایک اخبار نکالا تو میں اپنے جدرا مجدد شاہ و حبیب الدین کے سزار پر گیا۔ اور میں نے اپنا قلم سزار پر رکھ کر کہا

بaba۔ آپ اللہ تعالیٰ سے دعائیں چیز کو دینیرے قلم میں ایسا نہ دو اور اثر پیدا کرے کہ میں جو کچھ لکھوں وہ میرے پڑھنے والوں کے دلوں میں اُتر جائے میں حق اور سچائی کا ساختہ دوں اور باطل کا ذلت کو مقابلہ کرنے کی بھروسہ میں جو اُن اور حوصلہ ہو۔ اور پھر لوں محسوس ہو اک جیسے میرے جدرا مجدد کی دعا قبول ہو گئی۔

ماڑی صاحب کو بندی کے وزیر اعلیٰ کے۔ ایم منشی نے پاکستان بننے کے بعد دلیس نکالا دیا۔ اور ایک ذکوئے کے ذمیتے انہیں پاکستان بیج دیا۔

قامدِ اعظم اور محترمہ فاطمہ تاج اُن سے اولاد کی طرح محبت کرتے ہیں نے ماڑی مرحوم کو شیلی فون پر مادرست سے عفنتے کی حالت میں اُپنگی آواز میں بولتے دیکھا۔ ہوا لوں کہ جب مادرست نے ایوب خان کے عہدہ حکومت میں صدارت کے لیے انتخاب لڑنے کا اعلان کیا تو بہت سے اخباروں نے اس اعلان کا خیر مقدم کیا لیکن ماڑی صاحب کے اخبارات یعنی تحریت، لیڈر اور ملت خاموش رہے، تو اس پر محترمہ نے شیلی فون پر ماڑی صاحب سے نہ صرف شکایت کی بلکہ ان پر لٹنر بھی کیا۔ لیس پھر اللہ دے اور بندہ دے۔ انہوں نے محترمہ سے کہا۔ کیا آپ کو یہ زیارت چاہیے تھا کہ اس سلسلے میں آپ مجھ سے مشورہ کریں۔ اگر آپ مجھ سے پوچھتیں تو میں آپ کو کبھی یہ راتے نہ دیتا۔ کیوں کہ آپ پاکستان کی آبودی ہیں۔ قائدِ اعظم کی ناموں ہیں۔ اور ایوب خان کی حکومت آپ کو بدنام اور رُسوں بھی کر سکتی ہے۔ آپ کو یہ چاہیے تھا کہ آپ کسی دوسرے شخص کو صدارت کے لیے کھڑا کر کے پہلک سے اسے کامیاب بنانے کی اہلی کریں۔ اتنا کہہ کر ماڑی صاحب نے شیلی فون بند کر دیا۔ اور یہ فرمایا کہ آپ ہمیں ان کا ساختہ دینا ہو گا اور تلک کے تمام اخباروں سے بڑھ کر ہمیں ان کی حمایت کرنے ہوگی۔ چنانچہ جب ماڑی صاحب کے قلم سے ایوب حکومت کے خلاف شعلے بھڑکنے لگے تو ماڑی صاحب کے تمام اخباروں کے اشتہارات بند کر دیے گئے۔

ماڑی مرحوم جب پاکستان آئے تو ان کے تن پر صرف ایک جوڑا تھا اور ان کی جیب خالی تھی۔ انہوں نے فاقہ کیے لیکن ان کی آن میں کوئی فرق نہ آیا۔

ایک دن ماڑی صاحب ایک دوست کی دکان پر بیٹھے تھے۔ ایک ہوڑا قریب سے گزرا۔ پیسوی نے رقصہ اور ڈھانا تھا۔ میاں آگے آگے اور بیوی سمجھی پھیپھی۔ وہ شخص پھر پڑ کر ماڑی صاحب کو دیکھتا تھا۔ پھر اس نے اپنی بیوی سے کچھ کہا تو وہ بیوی مڑا کر دیکھنے لگی۔ اور بخوبی دبیر بعد وہ شنس ماڑی صاحب کے قریب آیا اور اس نے پوچھا "کیا آپ فخر ماڑی ہیں؟" ماڑی صاحب سن کر کہا، "پاں" اس نے ماڑی صاحب کے پاؤں کو ہاتھ لگایا اور کہا۔ "بیسی کی حکومت میں بھوپر قتل کا سندھر جلایا تھا۔ آپ نے اپنے اخبار میں ایسے زور دار ادارے لکھے کہ حکومت نے مفتہ مہ والیس بیبا۔ میاں میری مالی حالت بہت اچھی ہے بیو بننا۔ یہ کہ میں آپ کی کیا فرمات کر دیں؟"

ماڑی صاحب نے کہا کہ بیبا میاں سے اپنا اخبار ملت مکالن چاہتا ہوں۔ اس کے لیے ایک صحابی کی مشین کی ضرورت ہے اور فلاں ہندو کے پاس، جو ہندوستان جا رہا ہے، پہنچنے بھجوڑد ہے۔ وہ اسے بھپا پاہتا ہے اور دس ہزار روپے مانگ رہا ہے۔ چنانچہ اس سخن نے وہیں ماڑی صاحب کو دس ہزار لاپتک کاث کر دے دیا اور ماڑی صاحب نے وہ مشین خربدی اور پھر روڈ کے ہوٹل کی چھت سے انہوں نے "ملت" مکالن مژروع کر دیا اور پھر کچھ دنوں بعد انہوں نے شام کا انگریزی اخبار "لیڈر" مکالا۔ اور ۱۹۴۶ء میں روز نامہ "حریت" کا اجزا کیا۔ حریت نے صحفت کی دنیا میں ایک انقلاب پورا کر دیا۔ "حریت" نے اردو صحفت کو ایک نیا میوڑ دیا۔ یہ صحفت مکالے کے جدید تقاضوں کا حامل تھا۔ ماڑی صاحب نے پہلی مرتبہ اردو صحفت میں تحریری خبروں کو راجح کیا۔ یہی تصریح اور مختصر اور جامع خبر، حریت کے اجزاء سے میلے اخباروں میں، خواہ دہ اردو کے اخبار ہوں یا انگریزی کے، اداہیے اس طرح لکھے جانے کے جیسے جواب مصنفوں لکھے جاتے ہیں۔ ایک موضوع پر دو کالمروں میں خانہ پڑی کی جاتی۔ ماڑی صاحب نے مختصر، جامع اور نکرا انگریز ادارے اور نشانے سے لکھنے کا ردایا ڈالا۔ ان کا اسٹوپ ڈرامائی ہوتا اور ہر قاری ان کے ادارے پر پڑھنے پر بھر جاتا۔ جنماں پر دوسرے اخباروں نے بھی ادارہ یہ نویسی کا یہ طریقہ اپنایا۔ اردو اخباروں میں کالم واضح ہنیں ہوتے رکھنے مذکورین میں سپیدی چھوڑی باتی بھتی۔ اور نہ میں اسٹوپ سپیدی ہوتی تھی۔ اس سے پڑھنے والے کی نظر تو سچوں کو لگتی۔ چنانچہ "حریت" میں کالموں۔ کے فاسلوں کے عوادہ سطروں کے درمیان بھی سپیدی چھوڑی جلتے رہی۔

حریت اردو کا پہلا اخبار ہے جس میں کھیلوں اور سبادتی خبروں کے لیے علیحدہ صفحات مقرر کیے گئے۔ اور جیسا میں نے پہلے کہا ہے، اس اخبار نے تصریحی صحفت کا آغاز لیا۔

ماڑی مرحوم نے اپنی زندگی میں صحت کو ایک شن بنایا۔ وہ بھی پیٹ پھر رانڈھ کر کام کرنے کے بعد۔ ان کے زفہ بھی دن رات ان کے سانحہ مزدود کی طرح کام کرتے۔

ماڑی مرحوم بڑے وضع دار انسان تھے۔ جس سے چلتے اور جسیے تعلقات ہوتے تھے، وہ اسے اسی طرح بخاتے۔ اگر کسی حملے کا سر یکڑی یا کوئی وزیر ان کے پاس آتا تو وہ اس سے ایسا ہی برناو کرتے جیسا وہ اپنے نادار دوستوں سے کرتے جو اس تحفہ میں موجود ہوتے۔ دوپہر کو ان کے سارے دوست اور صاحب اپنا اپنا کھانا ساخت لاتے اور سب مل جائیں کر کھاتے۔ ماڑی صاحب، اور ان کے ساتھی ایک دوسرے کے کھانے میں شرکت کرتے۔ اگر کوئی ساتھی تکلیف میں ہوتا تو وہ تکلیف ماڑی صاحب کی تکلیف بن جاتی۔ ان کا ہاتھ بہت کھلاجت۔ ایک دن ایک عورت آئی۔ وہ بیوہ تھی۔ جب اس نے ماڑی صاحب کو اپنی بیپاسانی تو ان کی انکھوں میں آنسو آگئے۔ اپنی جیب میں ہاتھ ڈالا اور ایک سور و پے کا نوٹ نکال کر اس سے دیا۔ بیوہ اپنی داستان سناتی رہی۔ ماڑی صاحب کے جی میں جانے کیا آئی کہ انکو نے چلا کر کہا۔ لیں اب چی جاؤ۔ اور جب وہ عورت چلی گئی تو ماڑی صاحب نے ایک قبیلہ لگایا اور مجھ سے کہا۔ "تم بھی کیا کہتے ہو گے کہ عجیب آدمی ہے۔ اس کی مدد بھی کی اور اس سے ڈانٹ بھی دیا۔" اور پھر مسکرا تے ہوئے کہا۔ بات یہ ہے کہ میرے جیب میں بھی ایک فٹ تھا اور جب میں نے اس سے نوٹ دیا اور وہ اپنی بیپاس نتی رہن تو میرے جی میں آئی کہ میں اس سے دے دے دوں اور باقی پچا سر روپے خود رکھ لوں۔ لہذا میں نے اسے ڈانٹ کر نکال دیا۔

ماڑی مرحوم سے کسی نے پوچھا۔ آپ تحریتی زبان کے ادیب اور صافی ہیں لیکن آپ اور وہ زبان میں اخبار نکال رہے ہیں، تو یہ کیسے ہو گا؟ ماڑی صاحب نے کہا کہ اور دوپہر میرا سب سے زیادہ حنی ہے۔ کیوں کہ میرے جیدا مجد تو کی تحریتی اردو کے پہلے شاعر تھے اور اردو زبان سیکھنے کے لیے میں نے ایک ٹیوٹر رکھ دیا ہے جسے میں تین لاکھ روپے مالاہ دیتا ہوں اور اس کا نام "حریت" ہے۔ اور پتی بات یہ ہے کہ دوچار سال کے بعد ماڑی صاحب بڑی روائی سے اور دو میں اداریے لکھوانے لگے۔

"حریت" کے اجر سے پہلے ماڑی صاحب الیوب خان سے ان کی تصویر لے کر آئے تھے۔ میرا خیال تھا کہ وہ حریت کے پہلے شمارے کے ماثل پویہ تصویر پھاپیں گے۔ لیکن ماڑی صاحب نے میرے سامنے ایک تصویر رکھی جس میں یہ شمارکسان اور مزدود اور عوام ایک جگہ بیٹھے تھے۔ ماڑی صاحب نے کہا کہ اس تصویر کے نیچے یہ لکھوں کہ یہ پاکستان کے

اقدارِ اعلیٰ کا سرچشمہ ہیں۔ اور میں نے تصویر کے نیچے یہ لکھا:

”یہ پاکستان کے خواہ ہیں۔ یہ اقدارِ اعلیٰ کا سرچشمہ ہیں۔ یہ ملک انہوں نے بنایا ہے اور یہ ملک انہی کا ہے۔ یہی اس ملک کے مالک ہیں۔ حُجتیت“  
پاکستان کے عوام کو، پاکستان کے اقدارِ اعلیٰ کو سلام کرتے ہے۔“

ماڑی صاحب قرآن پر قریحہ لپٹتے رہے اور ”حُجتیت“ کو بہتر سے بہتر رہنمائی بیس مصروف رہے۔ جب شام کو قرض خواہ ان سے یہی فون پر مطالبہ کرتے تو وہ ہم سب کو لپٹنے ساتھ اپنے کمرے میں یہ کہہ کر لے جاتے کہ آؤ شام غریبان منا ہیں۔ اور پھر یہی فون پر قرض خواہ کو، جو ایک کاغذ دارے بزرگ تھے، جی مجرکے جلی کش سناتے۔ وہ بولتے رہتے اور ہم ان کے پاس بیٹھتے رہتے۔ ہمارے بیٹھنے سے ان کو تقویت پہنچتی۔

وہ آپس میں مشورہ کرنے کو مشاعرہ کہا کرتے تھے۔ ایک دن مجود سے اور سید حسن مشنی صاحب سے یہ کہنے لگے کہ آج اللہ بیان کچھ خفا سعلوم ہونا ہے۔ وہ پھر ہو گئی اور کوئی صعیبت یا ریشانی ہنیں آئی۔ وہ آفات و صفات میں قہقہے لٹکاتے اور ان تھیوں ہے دین مجرکی تھکن دُور ہو جاتی۔ اور پھر یہ ہوا کہ یہ جو ان سال صحافی اور ادیب چب چیاتے ہیں پرس کی خوبیں ہم رخصت ہو گی۔ جب ماڑی صاحب کا استقالہ ہوا تو ان کے گھر میں پڑا ہمیہ چلانے کے لیے صرف پندہ سوپے تھے۔ اور اخبار پر بے پناہ قریحہ یوں ہوئے تھے۔ ماڑی ایسے انسان مددیوں میں پیਆ ہوتے ہیں۔

ست سہل اُمیں بجاو پھرتا ہے فلک برسوں  
تب غاک کے پردے سے انسان نکلتے ہیں !!

---

## سیہاتِ اکبر آبادی

علامہ سیہاتِ اکبر آبادی کے شاگردوں کی نظری دلخواہی کے شاگردوں سے کم نہ ملتی۔ دلخواہ کے بارے میں تو یہ سننا ہے کہ اگر کوئی ذرا تصور شاہزادوں کے قریب سے گزر جاتا تو وہ اس کا نام اپنے شاگردوں کے درجہ میں لکھ لیتے یا کسی سیہات صاحب کے یہاں تو باقاعدہ شاگردوں کا دفتر تھا۔ وہ اپنے شاگردوں سے فیض بھی لیا کرتے تھے۔ اس کے علاوہ ان کا شاہزادی سکانے کا ایک اسلوب بھی تھا۔ وہ معاوضہ لے کر فرزیں، نظیں، سہرے وغیرہ بھی لکھا کرتے تھے۔ وہ دیلوے کے ملکے میں ملازم تھے۔ اور جب دہاں سے ریشا ہوئے تو پھر شاہزادی کو امنوں نے باقاعدہ ذریعہ معاش بنالیا۔ وہ پڑ گو ہونے کے باوجود اپنے شرکتے تھے۔ ان کے شاگردوں میں سانقرنظامی کا رہا شہرہ تھا۔ آخوند استاد گردیں آج بن ہو گئی اور تعلقات ہمیشہ کے لیے بجز ہے۔

سلطان ریاستوں میں سیہات صاحب کے بہت سے شاگرد تھے اور خاص طور سے ان میں دوسرا اور شہزادے شامل تھے اور امریکہ میں ہمارے سینے سینے سیہات صاحبزادہ سلطان حامد خاں کی جو ثروت تخلص کرتے ہیں، سیہات صاحب سے خط و کتابت درستی۔ وہ اللہ کی فرزدوں کی اصلاح کرتے۔ یہرے ماہوں زاد بھائی عبدالمیتین خاں سینے گلشن آبادی مرحوم بھی ان کے شاگرد تھے۔ سیہات صاحب سے میری ملاقات سلطان حامد خاں کے یہاں ہوئی۔ یہرے ایک رشتہ کے نام بوجبدالمیتین خاں کے حقیقی نام تھے، برٹے مالم فاضل اور صوفی بوزگ تھے۔ ان کا نام یوسف خاں تھا اور بوجیرجی محمدیوست کے نام سے جانے پہنچنے جاتے تھے۔ یہ دہی بچیرجی محمدیوست پیش چھنوں نے مودنا روپی کی مشنوی کا ترجمہ کیا اور بوجیراہم یوسفی کے نام سے شہود ہے اور جسے منشی نولکشور نے چھاپا تھا، اس کا ایک نسخہ عبدالمیتین خاں نے اپنے استاد گراجی کی خدمت میں پیش کیا تھا اور سیہات نے اس سے استفادہ کیا۔

یہی جب جاؤ رے سے اجیر آیا تو علامہ فضائل مرحوم بوجیرجی علی وادی مگر میوں کے روح و دواں تھے، یہرے عزیز ترین دوست جناب شاہ نور خاں کے تھادوں سے بجورٹے پائے کے شاہزادے

اور علم موسیقی کے ماہر ہیں، معینیہ اسکول میں آل انڈیا مشاعروں کا انتظام کرتے تھے۔ رضیمہ سجاد ظہیر کے والد بیدر صاحبین عاصب معینیہ اسکول کے ہدیہ ماسٹر تھے اور میرے کرم فرمائتے اور شہر کی علمی و ادبی سرگردیوں میں بڑھ پڑھ کر حصہ لیا کرتے تھے، پرانپنہ اچھیر کے مشاعروں کے سلسلے میں بھی میری سیماں صاحب تھے مذاقات ہوتی رہتی۔ سیماں صاحب ترجمہ سے پڑھتے تھے اور ان کی آواز بہت اچھی تھی۔ اور جب پاکستان بن گیا تو سیماں صاحب بھی پاکستان پہنچے اُنے۔ ۱۹۴۹ء میں جب ریڈیو پاکستان کے کراچی استودیوز کا اجرا ہوا تو اس وقت میں ریڈیو پاکستان پشاور میں ٹازم تھا۔ دو تین ہفتے دہائیں رہنے کے بعد میرا کراچی ریڈیو اسٹیشن پر تبادلہ ہو گی۔ ریڈیو پاکستان اینٹلی جنیں اسکول کی ایک فوجی بارک بیس تھا۔ بخاری مرحوم نے ہندوستان کے ان تمام ادیبوں اور شاعروں کو جو فامنیں پرباد ہو کر بیہان آئے تھے اور مہمات کسپرسی کی حالت میں تھے، کسی نہ کسی طور سے ریڈیو پاکستان میں کھپایا تھا۔ دو زانہ ایک شاعر سے اُس کا لام سٹراؤ ایا جاتا۔ پھر ہفتے میں ایک بار ایک چھوٹا سا مشاعر ہو جاتا اور ہفتے کے آخریں ایک بڑے مشاعرے کا انتظام کیا جاتا۔ ان میں سے کچھ ادیب اور شاعر شاف اُرثت ہو گئے اور کچھ ایسے تھے جنہیں ہمیں مجرموں میں دوسروں پر کے پروگرام مل جاتے۔ بخاری صاحب نے علامہ سیماں اکبر آبادی کے لیے ایک نیا پروگرام مصادر نامہ شروع کیا تھا۔ اس میں وہ مصادر اور مصادر کے مشتملات اور مصادر و عیزوں بتاتے اور اس کا معادضہ پائیج سو روپے مایا نہ پاتے۔

ایک مرتبہ نہال سیو ہاروی مرحوم میرے پاس بیٹھنے تھے سیماں صاحب بھی قشریت نے آئے سیماں صاحب نے کہا: ہم کیسے کیسے تو اور ہندوستان میں پھوڑ آئے۔ پھر جب ملک کی تقسیم ہوئی تو ہندوستان سب کچھ دبارک بیٹھ گیا۔ اس تقسیم میں ہمیں کیا طلاق۔ نہال صاحب نے کہا: ”بجا فرمایا۔ اب شاعروں ہی کو دیکھیجے۔ پاکستان کے ہاتھ کیا آیا۔ یا آپ آئے اور یا میں آیا؟“ سیماں صاحب سب کی شستہ اور سب کچھ شستہ۔ اور خاموش رہتے۔ وہ بڑے خبظ کے آدمی تھے۔ اگر انہوں نے شاعری کو ذریعہ معاش بنایا اور لوگوں کی فرماںش پر لکھا اور اس کا معادضہ لیا تو اپنے حالات کے مقابل انہوں نے یہ بُرا ہنسی کی۔ کچھ اساتھ تھا، بڑا کنہیہ تھا۔ آخراتے سارے لوگوں کا پیٹ دہ کیسے پالتے۔ لیکن کمال یہ ہے کہ اپنی صلاحیتیں اور اپنا قیمتی وقت تجارتی اصولوں پر مجذوب چڑھانے کے باوجود ان کی شاعری کے معیار اور ان کی شاعرائی عظمت میں کوئی فرق ہنسیں آیا۔ آج بھی یہ صیغہ پاک و ہند کے چونی کے شاعروں میں ان کا نام آتا ہے۔

سیماں صاحب میانہ قد و قامت کے آدمی اور فریہ اندام تھے۔ کشاد و پیشانی بھرے بھرے رخسار۔ کسی زمانے میں گورے چھٹے تھے اُتری گزیں بخوبی سے ستو لا گئے تھے۔ ایک نشست میں ایک غزل کہہ ڈالتے۔ کچھ وقت شاگردوں کی غزوں کی اصلاح میں گزر جاتا۔ پھر کچھ فرماںشیں پوری کرتے۔

پھر وقت تصنیف و تالیف میں صرف ہوتا۔ گویا دن ہو یادات، وہ کوئی کوئی کے پیل کی طرح ایک ہی فوج کے کاموں میں لگے رہتے۔ اس میں وہ کا دخل نہیں تھا بلکہ زندگی کی گاڑی کو مارے پاندھے دھکیلنا تھا۔ اور پھر می ساخت کہ ان پر فالج کا حملہ ہو گیا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب سید محمد حبصی، ظریف جبل پوری، مولانا ماصر القادری، داکٹر عبدالحق خاں، شاheed احمد دہلوی، شمس زمیری، داکٹر اسماعیل فرشی اور اس جیہے فقیر کا ٹھیکیا ڈاکٹر یا ڈاکٹر عباس کا مطبع تھا اور سیما پت صاحب ڈاکٹر ماڈر عباس کے ذریعہ میں تھا۔

جب یہ خبر کہ علامہ سیما پت اکبر آیادی پر فالج کا حملہ ہوا ہے، ہم لوگوں کو ہمچی تو ہم سب ڈاکٹروں کی معیت میں سیما پت صاحب کے مکان پر پہنچے بیما پت صاحب ہوش میں متعے لیکن ان کی زبان پر فالج کا اثر تھا۔ اور یہ گویا سیما پت صاحب سے آخری ملاقات تھی۔ انہوں نے ڈاکٹر یا ڈاکٹر عباس پر فالج کا اثر تھا۔ اور یہ گویا سیما پت صاحب سے آخری ملاقات تھی۔ انہوں نے ڈاکٹر یا ڈاکٹر عباس سے کہا کہ میری عمر کا بڑا حصہ پیٹ پالنے کے کاموں کی نہ رہو گی یہ میں معیاری شاعری کرنا چاہتا تھا۔ لیکن مجھے سر زدگی سے فرصت نہ ملی اور مجھے اپنی زندگی میں اطمینان کی سانس لینا نصیب نہ ہوئی۔ ہاتھ تھک گیا اور دماغ مفلوج ہو گیا۔ اور یہ ہکتے ہکتے ان کی آنکھیں بھیگ گئیں اور ان کی آواز بھرا چکی۔ اور ہم سب کی آنکھوں میں آنسو آگئے۔

اور پھر ایک دن یہ سننا کہ سیما پت صاحب قیدِ حیات و بندیم سے تھپٹکارا پا گئے۔ اور انہوں نے اس دُنیا میں جو آخری سانس لی تو شاید وہی ان کی نجات اور اطمینان کی پہلی سانس تھی۔  
اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت کرے۔ (آئین)

---

## اُخْرَى سِيرَانِ

گند می رنگ۔ ادھ کھل غلاني آنکھیں۔ دھرا دیل۔ سر کے بال اُٹھ جئے ہوئے۔ انار کے داؤں کی طرح چھوٹے چھوٹے دانت۔ تھوڑا سا لمبو ترا پچھرو۔ بھڑی ناک۔ درمیانہ قد۔ لمحہ کی شلوار اور لہیشی قیص۔ پاریک لکڑی ہنری سونچیں۔

شراب ہنیں پینتے تو بجھ بجھ سے رہتے۔ یوں لگا جیسے چونگیں تیل شریعی ہے، یا جیسے کوئی پھول کھلاگی ہے۔ ایسی حالت میں اُن سے حل کر ہوں آتا۔ وہ محل کربات نہ کر پاسے اور نہ اُن کی بات میں حزا ہوتا۔ اور جب شراب پینتے اور مرد دلختا تو اپنے خول سے محل آتے۔ وہ یہ دوسرا ہی اختر ہوتے۔

ایک مرتبہ میں نے اپنے ایک دوست سے اختر کا تعارف کرایا۔ اختر خوب پیسے ہونے تھے اُن کی بھولی بھولی باتیں سن کر اور اُن کی بچوں ایسی شراذیں دیکھ کر میرے دوست نے کہا:

”یاد اگر شراب پی کر انسان ایسا ہی مخصوص ہو جاتا ہے تو شراب مزروعی چاہیے۔“

بات یہ ہے کہ شراب پی کر ہند کا انسان باہر آ جاتا ہے۔ اور اصل انسان یہی ہوتا ہے۔

اختر سرتاپا پیار تھے۔ غلوص تھے۔ اُن کا بچپن اُن کی جوانی میں بھی اُن پر مسلط رہا۔ دُھی بیداری۔ دُھی بچوں ایسی مخصوص مخصوصی شو خیں۔ دُھی صد۔ بُڑھاپا تو خیر ایسے دگوں یہ آماہی ہنیں ہے۔

وہ عشق کرنے کی آرزویں مرتے رہے یہکن ان میں ردا یتی عشق کرنے کی صلاحیت ہی نہ تھی۔ دی تو فلٹام جاپ ہے) اور اختر کا مزاح پیجاںی تھا۔ وہ جا کے شریعے تھے۔ یوں عشق کرنے کو اُن کا بہت جی چاہتا یہکو یہ بکھر میں ہنیں آنا کو کس طرح مژدھ کریں۔ اگر وہ دُور سے کسی لڑکی کو دیکھ لیتے تو سوچ پاٹھتے۔ اگر کسی مکان کی کھلی میں کسی کی جملک دیکھتے تو دل پکڑ کر بیٹھ جاتے اور پھر ان کے عشق کا افادہ شروع ہو جاتا۔ البتہ لڑکی کی نشان دُھی اس کی رسوائی کی وجہ سے نہ کرتے۔ اور پھر کوئی لڑکی بھی ہو۔ وہ تو لڑکی کی جملک کو بیکار کو سمجھ لیتے تھے اور پھر وہ لڑکی کا کوئی اچھا سامان دکھلیتے۔ یہ ضرور ہے کہ اس کی رومانی شاہزادی کی وجہ سے بہت سی رُنگیں اُن پر مرنے لگی تھیں۔ ان کو محنت بھرے خطوط بھی موصول ہوئے یہکن اختر کا جواب بڑا عصمت مُبَب ہوتا۔ ان کا حال یہ تھا کہ اگر کوئی لڑکی اُن کے قریب آگئی بیٹھ جاتی تو ان کی نظری نہیں سے نہ اٹھتیں اور۔ سوچتے کہ کسی طرح مکڑی سے چلاگن لگا کر بھاگ جائی۔

یہ آخر کی شاعری میں سلمی، عذرا اور ریکا نہیں ہیں، وہ حقیقی شخصیتیں نہیں ہیں جس نے ایک جملک دکھ کر ان کا دل مودہ لیا۔ بس اسی کا کوئی اچھا سامنہ رکھ دیا۔ اور اس پر کوئی نظرم ہو گئی یا اس سے متأثر ہو کر کوئی غزل بہہ دی یا وہ جملک کسی ماینت کا موضوع بن گئی۔ غرض کہ ہر شہر میں آخر کی کوئی جمود ہوتی۔ امرت سر آئے تو کہا:

### امر سر اُس پری کا نشیمن ہے آجکل

کبھی خبری کی نواحی میں انہوں نے کسی فتحہ محشر کو خدا مان دیجہ کر دیا ہے۔

خبر اور اس کے نواحی میں مہمہ داؤ

کبھی ڈھونڈ کے ڈارنس کو بھی یاد کرو

بُجُرات میں تو خیر سما دُن کا ہجوم تھا۔ پھر ایک ایسی بھی دادی محتی جہاں ریکامہ دہتی تھی۔

آخر راجپوتانے کے ٹرفا اور چھاؤں کے ایک صریخ خاذان سے تعلق رکھتے تھے۔ دیسے اُنہ کا قبیلہ اور ان

کے بزرگوں کا دلی صوبہ سرحد اور بلوچستان کی سرحد پر تھا۔ اس خاذان میں اخلاقی پابندیاں چھاؤں کی چڑاؤں

سے زیادہ سنتیں۔ آخر اس خاذان کا ایک باعث بچت تھا، اور اس بغاوت کی سزا دہ اپنے سخت گیر

باپ سے ٹھہر پاتا رہا۔ اس فتنے اردو شاعری میں بھی بغاوت کا نشان اٹھایا۔ پچھلے غزل میں درباری دنگ

تھا۔ یہ فلوٹ کی شاعری تھی۔ اس میں بڑی احتیاط بُری جاتی تھی۔ اس کے آداب ملتے۔ پابندیاں تھیں۔ بڑے

صیراً ذمہ قاعدے ملتے اور شاعری میں بورت کا نام لیناگا، تھا۔ آج ایسی شاعری رنے کا کسی میں حوصلہ نہ تھا۔

حضرت بھی کھل کھیلنے کی جڑاٹ نہ کر پائے۔ اقبال کی تو می شاعری کا پروپر تھا۔ لفڑی خان کی سیاسی تکمیلیں ذہنوں پر

سلط تھیں۔ لیکن متوسط طبقے کے لوگوں کے دل بند ملتے۔ نئی نسل کمکاری تھی۔ جوانی کی امنگوں کے انہب رکا کوئی

ذریعہ نہ تھا۔ پھر بازاری اور درباری شاعری کے درمیان کوئی پیزیدہ تھی۔ آخر نے بھر بور جوانی کی نشہ آور اور دنگ

ترنگ کی شاعری کو روکچ دیا۔ یہ پیارہ کی شاعری تھی۔ جوانی کی شاعری تھی۔ اسی سے بھار کم شاعری کا بوجہ ہلکا ہوا۔

لوگوں نے سچات کا سنس میا۔

آخر کی شاعری میں شوخی بھی ہے اور کھنڈ راپہ بھی۔ یہ خالص بذبات اور کہیں کہیں شدت بذبات کی شاعری

ہے۔ اسی شاعری میں فیض اور ناشد کی میں پیلگیں۔ فیض اور ناشد نے شاعری میں نئے بھروسے کیے۔ شاعری کی

ہیئت بدی۔ ان کی شاعری میں گہرائی بھی آئی اور گیرائی بھی۔ اس طرح آخر شاعروں کی نئی نسل کا پیش رکھا ہے۔ وہ

بذباتی شاعری یاد رہانی شاعری کا امام ہے۔ اُس کی شاعری خواب و خیال کی شاعری ہے۔ اُدماں اور امنگوں

کی شاعری ہے۔ اس کی بھروسے مترنم۔ قوافی نظم و نازک اور الفاظ شیریں۔ ہندی کے دل مودہ یعنی دلے الافتاذ

استھان کر کے وہ اپنی شاعری کی موسیقی میں اضافہ کر دیتا ہے۔ آخر کی ایسی بھروسے بڑی دل کش ہے۔ فطری بذبات کا

ذہار کرتا ہے تو اُس پر اصرارِ العین کا لگان ہوتا ہے۔ غزل میں ماقظ کے قریب سے گزد جاتا ہے۔ کہیں وہ

شیخ ہے تو کبھی کیس۔ اور کہیں دونوں کا دل کش امتزاج۔ انتر فارسی کے تو نیز منشی تھے ہی۔ عرب شرکا کام اور سرب ادب بیل ان کی نظر سے گزر چکا تھا۔ انگریزی خوب جانتے تھے۔ ان کی معلومات اور وفاٹ کی یہ حالت تنہی کو خود ان کے والد مولینا محمود شیرانی مر روم بعض یا تین ان سے دریافت کرتے۔ مولانا محمود شیرانی لفڑ بزرگ تھے، اور صاحب زادے رہ۔ لہذا دون بپ بیٹوں میں بنتی ہیں تھی۔ ویسے یہی نے انتر کو مولینا کا جتنا ادب کرتے دیکھا ہے شاید ہی کوئی بیٹا اپنے باب کا اتنا ادب کرتا ہو۔ مولینا، انتر کی شراب نوشی اور اس کی صحبت اور اس کی بے باک شاعری کی وہ سے اس سے خوار ہوتے تھے۔ یہاں تک کہ انہوں نے انتر کو ملیخہ کروایا تھا۔ اور وہ مولینا کے مکان کے سامنے ایک سکان کی دوسری منزل پر رہا کرنا تھا۔ اس کے کمرے میں مولانا پڑائی حسن حسرت، میر آجی اور مولینا کے شاگرد رشید سید محمد عجزی بھی اکثر نظر آیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ مولینا محمود شیرانی جب دکن سے واپس آئے تو انہوں نے سید محمد عجزی کو بلوایا اور فرمایا:

”جانستہ ہو تھا دوست کی دبھ سے میں کتنا بدنام ہو رہا ہوں۔ دکن میں ایک صاحب بھو سے  
بلنے آئے اور کہنے لگے۔ شیرانی صاحب! آپ کی نظم ہمیں بہت پسند آئی۔ میں نے کہا: کون سی نظم؟ فرمایا۔  
”بستی کی روکیوں میں بدنام ہو رہا ہوں۔“

انتر سے میری پہلی لاقات اُمرت مرسی ہوئی۔ یہاں شہر کے بوئے بازار میں، جس کا نام ہال بازار ہے، ایک بوٹل کا مالک بھی جیب دیوانہ تھا۔ یہ خود نہ شاہر تھا نہ گوتا۔ لیکن اپنا مال اور اپنی ساری ذندگی شاعروں اور موسیقیاروں پر ٹھا تارہ تھا۔ اس کا نام شیراز ہوئی (جیسا) تھا۔ یہ انتر کا دوست بھی تھا اور یہ پناہ معتقد بھی۔ اور انتر ہی نے اس کے ہوٹل کا نام شیراز ہوٹل رکھا تھا۔ شیراز ہوٹل پر انتر نے میں باہم اشعار کی ایک نظم بھی کہی ہے۔ انتر ہر چیزیں میں ہفتہ دو ہفتہ شیراز ہوٹل میں گزارتا اور یہاں ڈی زنگیں مغلیں چیزیں۔ شیراز ہوٹل میں شہر کے نامی گرامی ادیب، ادیث اور موسیقیار امداد آتے۔ شبیہ گنگے کی تحریک اپنے عروج پر تھی۔ مولینا ظفر علی خان مسجد شیرازی میں تقریباً کر رہے تھے۔ اور انتر شیراز ہوٹل میں بیٹھے شراب پی رہے تھے تاہم مسجد کی جانب سے یہ فرے اٹھا کر ہوٹل کی دیواروں سے مکرا رہے تھے قلفلت والدین حضرت مولینا ظفر علی خان زنده باد۔ مسجد شبیہ گنگہ زنده باد۔

جیچے نے انتر سے کہا: ایک تم بھی ادیب اور شاہر ہو اور ایک مولینا ظفر علی خان بھی ادیب اور شاعر ہیں۔ لیکن سارے ہندوستان میں اُن کا طویل پول رہا ہے۔ جہاں جاتے ہیں ہماں ہم تھیں یہ جاتے ہیں اور تھیں کوئی پوچھتا ہی ہیں؟

انتر نے کہا۔ ”ابے تو مجھے کیا بھتا ہے۔ الگ ایک پوچھ لکھ کر مجھ دوں تو مولینا ظفر یا چوڑا کر سیدھے یہاں پہنچے آئیں۔“

جیجے نے کہا۔ ”لے یار مکھ تو پوچھ۔ اگر مولینا اُگے تو ہب تو بیس سیکنڈ دُوں گا۔“  
اختر نے ایک پوچھ لکھا جیجے نے بھی طریقے سے مولینا تک پہنچایا۔ اور مولینا تقریباً فرم کر کے بے  
جیجے کے ساتھ سیدھے شیراز ہوٹل چلے آئے۔ مراں پر مولینا کے چاہنے والوں کا ہجوم تھا جیسے ہی مولینا ہوٹل  
میں داخل ہوئے اختر نے شراب کی بُتل پھیپھادی۔ مولینا نے اُگے بڑھ کر اُسے گلے سے گلے سے لگایا۔ اگرچہ اختر کے منہ  
سے شراب کا بھی علاحدہ اُٹا ہو گا اور مولینا کو پتا بھی پل گیا ہو گا کہ وہ پیسے ہوئے ہے۔ لیکن مولانا کو فتحہ ملا تو  
ختہ ہنیں۔ بڑے آدمی تھے، انہوں نے پتا بھی ہنیں چلنے دیا۔ اتنے میں عزیز گہیں سے حلقہ لے آیا جس کے مولانا  
رسیا تھے۔ پھر چاٹے آگئی۔ مولینا کے اصرار پر اختر نے چند اشعار سنائے۔ اور مولینا سے فرماش کی کہ وہ بھی  
چند اشعار بطور نتیر ک ارشاد فرمائیں پس پنج اختر ہی کی بھرا در قوانی میں مولینا نے بھی شیراز ہوٹل پر پہنچنے والے  
کی ایک نظم کہی جس میں عزیز (رسیجے) کو مولینا نے عزیز مصروف کیا دیا۔

ایک دفعہ میں اور بالآخر اختر کے یہاں گئے۔ وہ ایک اوپنی چارپائی پوستھا تھا۔ چارپائی کے نیچے سے  
دھواں اُٹھ رہا تھا۔ یاتے نے پوچھا یہ دھواں کیا ہے؟

اختر نے آزادی مولانا تشریف لے آئی۔ یہ لوگ غیر ہنیں ہیں، اپنے ہی ہیں۔  
دیکھا تو یہ مولانا پراغ حسن حسرت تھے جو چوس سے بھرا ہوا سگریٹ پی رہے تھے۔

اختر امرت سر کے دل دادہ تھے۔ امرت سر کی یادیں ان کے اشعار میں بھی پائی جاتی ہیں۔ میری شادی  
کی تقریب میں انہوں نے فارسی زبان میں میرا سہرا کہا۔ یوں ان کا کلام فارسی میں بہت کم ہے اور شاید فارسی میں  
انہوں نے یہی سہرا کہا ہے۔ ملاحظہ فرمائیے:

|                                   |                                 |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| نیمِ علیٰ ذکرِ امی دیارِ حی آید   | بہادر در بدگن در کناد می آید    |
| کوست و بے خود دے انتیارِ حی آید   | خوشابو لئے فرع بخش شہر امرت سر  |
| نیمِ را کچو گلِ مُٹک بادِ حی آید  | گرد بزم طرب باد دادہ نهرِ اللہ  |
| کو زہدِ ہمِ رد و مے گساد می آید   | زہے نشاڑ عروسی خبے فسون ہوادا   |
| ذبام "در سه" بانگ ہزادِ حی آید    | بصحی خانقة بسبس قراہ بشکستہ     |
| کو تہیتِ ذمیں ویسا جی آید         | ہنماذ ہبر جد عسر جمال خدام      |
| کو سوئے مے کده مستانہ دارِ حی آید | مگر بہ شوق دگر قوبہ واشکست اختر |

جب کبھی وہ نامہ زمیندار میں لوگوں کو تھوڑا ہیں ہنیں ملتی تھیں اور وہ کام پر ہنیں آتے تھے تو مولینا  
تلخر ملی خان ایک پوچھ لکھ کر اختر کو بلاں کرتے تھے اور اختر زمیندار کے دفتر پر آتے اور پھر وہ فی الجیہ  
ایک نظم کسی سیاسی موضوع پر زمیندار کے سر ورق کے لیے لکھتے اور مولانا منتکوم ادارہ یہ نظم بندا کرتے۔ اختر کی  
منظوم اور کبھی نہیں نکالا جی کامل بھی لکھتے۔ اور پھر دو چار لا جوں کے روکے بیٹھ کر شرودن کا ترجیہ کر داتے تھے۔

”زمیندار“ کے سروادق پر ادالگین ادا دھکر میں سولینا ظفر محل خان کے سامنہ اختر کا نام بیوں لکھا جاتا ہے۔  
۱۔ اختر شیرازی مدیر اعزازی۔

اختر بہت شرمیلے تھے۔ ایک دن انارکلی میں ایک دکان پر بیٹھے تھے اور رفیق غزال نوی سائیکل پر  
سوار تھے۔ رفیق نے کہا۔ ”اختر صاحب! میں نے غزال کہی ہے آپ مجھے اپنا شاگرد بنالیں۔“ اختر نے کہا۔  
”میں کس قابل ہوں؟“ رفیق نے پیڈل پاؤں سے دیایا اور یہ کہتا ہوا پڑا گیا۔ ”جب آپ اس قابل ہو جائیں تو مجھے  
مطلع کر دیں؟“

پروفیسر اکٹر تائیر امرت سر کے ایم او کالج کے پرنسپل ہو کر آئے تھے اور اسی کالج میں فیض بھی تھے۔  
ایک زمانہ یہ تھا کہ تائیر اور فیض اختر سے بلنے آیا کرتے تھے۔ ایک جنور اختر شیراز ہوٹل میں آگرہ میں اور  
یہاں کئی دن ہے۔ ان سے بلنے کے لیے ان کے کئی دوست احباب آئے اور ہمیں آئے تو تائیر اور  
فیض ہمیں آئے جس کا اختر کو بہت قلق ہوا۔ ایک دن میں اور بالآخر شیراز ہوٹل میں بیٹھے باقی کر دے ہے  
تھے تو دیکھتے کیا ہیں کہ فیض اور تائیر ملے آ رہے ہیں۔ تائیر کا مزاج خاصا مشفقارہ تھا۔ وہ اختر کو یہ سمجھا نے  
لگے کہ زیادہ شراب پینا اچھا ہمیں ہے۔ اور اس نے شراب پی کر اپنی بود رگت بنائی ہے تو اس سے اُس  
کے دوست بھی شرمند ہیں۔ اختر سے کہا۔ ”آپ میری دوستی کی وجہ سے شرمند ہو ہوں۔ اگر آپ میرے  
پیٹنے کی وجہ سے شرمند ہیں تو میں آپ کے نہ پیٹنے پوچھی شرمند ہوں۔“ جب پہلوں چلے گئے تو اختر جو سے  
کہنے لگے۔ ”بات تائیر نے بیک کہی لیکن اُس کے لیے نے مجھے دکھ پہنچایا ہے۔“ اور اس کی آنکھوں میں آنسو  
بھر آئے اور اس نے فی البدیہ یہ شعر کہا۔

کسی کو کیا خبر حال دل ناکام کیا ہو گا  
میں اکثر حور کرتا ہوں مرا نجاہم کیا ہو گا

پھر بعد میں یہ غزال پوری ہو گئی۔

جب جو سے اختر کی بہت بے تکلف ہو گئی تو وہ ”و ایک دن شیراز ہوٹل میں وہ کمیرے گھر اٹھ لئے  
تھے۔ میں اختر کی شراب کے لیے اپنے دال سے پیسے لیتا اور خود شراب خانے سے اس کے لیے ٹھڑا خرید کر لتا۔  
پھر میں اور اختر کیپنی باغ میں جا کر ساری رات گزارتے۔ اور وہ کس طرح سے باغ میں چلتا۔ چھاس پر لوٹتا۔  
ستاروں کو دیکھ کر ناچتا۔ پھر بچ ہونے سے پہلے ہم گھر روان آتے۔

اختر ایک آور روئی سے زیادہ ہمیں کھا سکتا تھا۔ البتہ ہر وقت سگریٹ پیتا یا شراب۔ گرسیوں میں ”  
ٹب میں بُت ڈال کر ٹھنڈے سے پانی میں اپنے پاؤں ڈال کر بیٹھ جاتا۔ میرے والد آئتے تو وہ مجھ سے کہتا کہیں سے  
ٹوپی لے آؤ۔ میں ٹوپی لاتا اور وہ ٹوپی پہن کر ڈالا سو دب ہو کر بیٹھ جاتا۔“

اختر کو شریڑنا کبھی ہمیں آیا۔ عرب یہ اس کے شحر توم سے پڑھتا۔ ایک مرتبہ ٹونک میں ایک پتواری

نے اختر سے کہا:

”میان تم بھی شعر لکھتے ہو۔ میکن دیڈیو حصہ شکل اور بہزاد کی نظر میں نشر ہوتی ہیں اور تعاونی غزلوں سے زیادہ ہوتی ہیں۔ اختر تم اتنے مشہور کیوں نہیں ہو؟“ اختر کو غصہ آگئی۔ کہنے لگا، ”تو نہیں جانتا ہم کون ہیں۔ ہم ادیب الملک اختر شیرانی الافقی میر رومانی ہیں۔ لا اسی بات پر ایک بیڑی پلا۔“

آغا حشر کے میہان ایک ادبی محفل تھی۔ اس میں اختر بھی شامل تھا۔ آغا صاحب نے کہا، ”اپنے میوپہ کو بہترین ماحول میں پیش کیا جائے اور اس سلسلے میں فی البدیلہ اشعار لکھے جائیں؟ کس نے کیا کیا کہا، یہ تو مجھے یاد نہیں۔ البته آغا صاحب کے دو اشعار یاد آگئے ہیں،“ ٹھانڈہ فرمایا۔

اُک کارڈ منزور ہے زلف ختم پڑھ میں  
یا چاند سورہ ہے آنحضرت کہکشاں میں  
اسے حشر ہو صارک ہے آج دل کی شب  
اک چاند ہے بغل میں اک چاند آسمان میں

جب اختر کی باری آئی تو اس نے جو کچھ کہا اس کے یہ تیجا مھرے مجھے یاد رکھنے لگئے ہیں،

وہ روتی ہے تو سادگی کامیات آنسو بہاتی ہے

وہ ہنسنے ہے تو فطرت سست ہو کر مسکاتی ہے

وہ سوتی ہے تو زخم کہکشاں کو نیہہ آئی ہے

سب نے بہت تعریف کی۔ اور آغا صاحب نے فی البدیلہ یہ شعر کہا،

کہو زاہد سے کیوں نہ اس قدر فردوس پر نازل

ہزادوں جنتیں آباد ہیں تھیں اخشم اخشم میں!

اختر اور مجاز مل گاؤچے دیلوے ایشی پر گھوم رہے تھے۔ ان کی نظر میکندہ لاس کے ایک کمپارٹمنٹ پر پڑی جہاں دو لڑکیاں ترقی برتقیے اور جسے بیٹھی تھیں ایک لڑکی نے دُسری سے کہا۔ وہ دیکھوا اختر شیرانی۔ اختر نے مجاز سے کہا۔ بھاگ اور رنگت خرید کر ل۔ ابھی یہ کسی فیصلے پر نہیں پہنچے سختے کہ گاڑی چلنے مژوں ہو گئی۔ اختر کے ہاتھ کو فی کپارٹمنٹ تو نہیں آیا، گاڑ کا دبہ آگئی۔ جب اختر گاڑ کے ڈبے میں داخل ہوئے تو گاڑ نے روکا۔ آپ نے گاڑ کو ڈاٹ کر کہا:

“SHUT UP IT IS A MATTER OF LOVE AND ROMANCE.”

اختر سے میری آخری ملاقات اچھیر میں ہوئی۔ میں قصیر آباد میں تھا۔ اختر نے شاہ نورخان اختر سے تار دیا۔ میں اچھیر پہنچا اور اختر سے طاقوہ مجھے مجھے لگا کر بچوں کی طرح پھوٹ پھوٹ کر روایا اور کہنے لگا۔ نصر اللہ۔ میرے آیا مر گئے۔ حالانکہ اختر کے آبا کو مرے یہ دُمرا سال تھا۔ میکن میں نے کہا ہے تاکہ اختر بچے تھا۔ جب اختر اپنی

سوئیل والد کا نام میتا تو بڑے ادب سے میتا۔

بائے نے کہا یاد تم اپنی سوئیلی والد کا (۲۰۰۰) می طرح لیتے ہو جیسے کوئی کعبۃ اللہ کا نام لے رہا ہے۔  
کہنے لگا۔ سوچو۔ اور یہ کہہ کر اس کی آنکھوں میں آنسو محبر آتے۔ انگریزی اپنی آماں زندہ ہوتیں تو ایں  
ان کا نام کس طرح میتا۔

مولیں محمود شیرانی ص حب کی دوسری بیوی بھی انہر کو اپنی بھروسہ محبت دینا پاہتی تھیں لیکن مولیں  
پُرانے دھنگ کے آدمی لختے ہو تکھفے میتے کہ اس پیار سے کہیں وہ اور نہ بگڑ جائے۔ یہ ضروری ہمیں ہے کہ  
قابل آدمی اور اچھا آدمی اچھا باپ بھی ہو۔ اور وہ پیار جو انہر اپنی ماں اور اپنے باپ سے دل کھوں کر نہ پا  
سکا، اسی پیو۔ کے نیے وہ زندگی بھر تو ستارہ با۔ اور اس نے کسی خورت سے شاید اسی ڈر کی دیہ سے پیدا نہیں  
گی کہ وہ اُسے اُس کی ماں کا پیار اگر نہ دستے نہیں تو کیا ہو گا۔ آخری عمریں وہ بھیب بھیب یا قیں کرتا۔ مجھ سے کہتا۔  
دیکھو۔ جب بیٹیں رات کو پیشتاب کرنے کے لیے صحن میں آنا توں تو چاروں طرف سے بیلایں آکر مجھے گھیر لیتی ہیں۔  
اور بیٹیں اس کے دل سے یہ دسواس مٹانے کے لیے کہتا۔ میری جان۔ جوانی کی سلاییں اسی طرح بڑھاپے میں  
بلائیں نظر آنے لگتی ہیں۔

---

## إحسان دالش

رنگ سیاہ فام، در میارہ قد، سر بالوں سے خالی، کلینی شیو۔ ان کا بدن اس بیلوان کی طرح تھا جس نے زور کرنا چھوڑ دیا ہو۔ (ویسے انھوں نے جوانی میں پہلوانی بھی کی تھی) ٹری ٹری سیاہ سوچتی ہوئی انکھیں جن میں کبھی کبھی اسکول کے بچوں کی طرح صد صوم سی شرارت بھی جھانکتے لگتی۔ سر پر بالوں والی ٹوپی پہننے اور کبھی نہ سر بھی ہوتے۔ کبھی شیر و انی، کبھی کتفی رنگ کا مبارکتا اور پا جامہ پاؤں میں کبھی پسپ اور کبھی چپک۔ یہ متحہ مزدور شاعر احسان دالش۔

منظفر نگ کے ایک قبیلے کا نہ ہے کے باشندے متنے، اس لیے کانڈھوی کہلاتے متحے ہیں زمانے میں کوہلی مرتبہ امرت سر کے ایک مشاہرے میں دیکھا جو ٹاؤن ہال میں سر عبد القادر نے احسان دالش کو پہلی مرتبہ امرت سر کے ایک مشاہرے میں دیکھا جو ٹاؤن ہال میں سر عبد القادر کی صدارت میں ہو رہا تھا۔ اسی پر فرض امرت سری کے قریب منظور ولی دارثی بیٹھے تھے جو اس زمانے میں کالج میں پڑھا کرتے تھے۔ اور یہ امرت سر کے دوسارے ایک مشہور خاندان کے فرد تھے۔ اسی پر قریب زمیں پر ایک شخص بیٹھے ہالوں بیٹھا تھا۔ پھرے سے فرہے سے مزدور معلوم ہوتا تھا اسی پر قریب زمیں پر ایک شخص بیٹھے ہالوں بیٹھا تھا۔ اور وہ اس کا کانڈھا دبا کر اسے بھا دیتے۔

اور وہ بار بار فرض امرت سری سے کچھ کہنا چاہتا اور وہ اس کا کانڈھا دبا کر اسے بھا دیتے۔ منظور ولی دارثی نے فرض صاحب سے آہستہ سے پوچھا۔ ہیر کون ہے اور کیا چاہتا ہے؟“ جواب میں فرض نے کچھ کہا۔ سو گاہوں میں نہیں ملنے سکا۔ یہ ساری باتیں سرگوشیوں میں ہو رہی تھیں۔ اور پھر دو چار شاعروں کے بعد یہ اعلان کیا گیا کہ ایک صاحب احسان بن دالش جن کا نام ہے ساری

فہرست میں نہیں ہے، اپنا کلام نہ مانا چاہتے ہیں، لہذا وہ تشریف لا یش۔

چنان چہرہ شخص جسے فرض صاحب بار بار بیٹھا رہے تھے، اپنی نشست سے اٹھا اور اسی پر آیا۔ اسے دیکھ کر لوگوں کے بیوں پر شکر اہم اگئی اور جب اس نے اپنا کلام نہ مایا تو سماں پندرہ گیا۔ وہ داد می کہ جو شاید ہی اس سے پہنچے کسی شاعر کو ملی ہو۔ ایک تو اواز کا جادو سے اور پھر دل سے جملی ہوئی اور وہ میں ذوبی ہوئی بات۔ اور جب مشاعرہ ختم ہوا تو سر عبد القادر سے اپنے ساتھ اپنی نگاری میں بیٹھا کرے گئے۔ اور پھر اسکے کلام کی زیسی شہرت ہو گئی کہ مشاعرہ اور

احسان لازم و ملزم ہو گئے۔ ہندوستان میں جس شہر میں آل انڈیا مشاہرو ہوتا، وہاں احسان انش  
ضد ربوائی جاتے۔ گویا مشاہرو ان کے بغیر نامکمل سمجھا جاتا۔

اسی لاہور میں احسان دالش نے مردو ری بھی کی اور اسی لاہور میں ایک باغ میں جو شملہ پہنچی  
کھلا تاہے۔ احسان نے اس میں چوکیداری بھی کی۔ احسان نے یہ سیسیں بھی پڑایں اور ان کا دودھ  
بھی دوہا۔ احسان بیلوں کی جگہ خود رہت پلا کر کنویں سے پانی بھی نکالتے رہے۔ اور وہ اس کا  
محنتانہ بھی لیتے رہے۔ غرض کی محنت مردو ری کے بہت سے کام کر چکنے کے بعد انہوں نے  
اہمودی دروازے کے اندر کتابوں کی ایک چھوٹی سی دکان کھولی۔ وہ مرنگ میں رہتے تھے اور وہاں  
سے چل کر یہاں آتے تھے۔

میں شام کو ان کے یہاں پہنچتا۔ اتنے میں ان کے بہت سے شاگرد ہو ہندو بھی تھے، اسکے بھی  
تھے اور مسلمان بھی، یہاں جمع ہو جاتے۔ ان میں طالب علم بھی تھے، حکومت کے طازم بھی اور  
دفتروں کے افسر اور اہل کار بھی۔ احسان ان کے اشعار کی اصلاح بھی کرتے اور پھر ادھر ادھر  
کی باتیں ہوتیں۔ خوب ہمیں پہل اور رونق رہتی۔ سورج دوپنے کے بعد ہم سب احسان کے ساتھ انارکلی<sup>۱</sup>  
کے ایک ہوٹل میں چاٹے پیتے اور پھر احسان مرنگ پلے جاتے اور من امرت سر جانے کے لیے یہاں  
اٹیشن پہنچ جاتا۔

احسان نے غربی اور افلاس کے دن بھی دیکھے اور پھر ایسا زمانہ آیا کہ ان کے حالات سُهر  
گئے۔ جتنی محنت مردو ری اپنے جسمانی کاموں پر کی اتنی ہی محنت انہوں نے پڑھنے لکھتے اور شعر لکھتے  
میں بھی کی۔ احسان شروعِ تحریک میں تابود بخیب آبادی کو اپنا کام دکھاتے تھے۔ پھر اس تادے سے  
ان کی دوستی یادی ہو گئی۔ کتابوں سے علم حاصل کرنے میں بوجکی رو گئی تھی، وہ تابود صاحب کی صحبت  
میں آگر فردی ہو گئی۔ احسان کا شمارہ خود کے دوں میں ملک نے پڑھنے شاعروں میں ہونے لگا۔ وہ  
پڑھنے خود دار اور غیرت مند انسان تھے۔ وہ کسی سے کبھی چک کر نہیں سلے۔ مردو ری بھی کہ تو  
غیرت اور خود داری کے ساتھ۔

احسان کے شاگردوں میں آغا شورش کا شیری بھی تھے جو شاعری بھی میں احسان کے شاگرد نہیں  
تھے بلکہ جب شورش اسکوں میں پڑھتے تھے تو احسان انہیں ٹیکشی پڑھایا کرتے تھے۔ شورش کا  
یہ زمانہ بھی تھے اس طرح یاد ہے، جیسے کہ مل کی بات ہے۔

شورش کسی سے دب کر نہیں رہے۔ لیکن وہ مرتے دم تک احسان کا ادب کرتے رہے۔  
اور الگ کوئی شورش کی احسان سے شکایت کرتا تو وہ اسے جلا کر ڈانٹ دیا کرتے تھے اور شورش  
سر جھکا کر سنتے رہتے۔

احسان نماز روزے کے اتنے پابند نہیں تھے لیکن وہ سچے مسلمان اور عاشق رسولؐ تھے۔ وہ صوفی منش تھے۔ بزرگوں اور کرامات کے قائل تھے پھر انہیں اسی لیے حکیم نیر والسطی سے ان کی یاری ملتی۔ نیر والسطی کے بارے میں وہ کہا کرتے تھے کہ وہ صاحبِ کرامت ہیں۔ احسان کی درویشوں سے ملاقات رہتی۔ نیر والسطی صاحبِ ایلو پیتھی اور ہومیو پیتھی کی دوائیاں بھی اپنے مرلیندوں پر استعمال کرتے تھے۔ احسان بھی اکثر اپنے دوست احباب کا مدد و ہمیو پیتھی سے کیا کرتے تھے۔

احسان کو کبوتر پانے کا بھی شوق تھا۔ وہ ہر نسل کا ایک جوڑا اپنے میہاں ضرور رکھتے تھے۔ احسان بذلہ سچ بھی تھے اور لطیفہ گو بھی۔ احسان زندگی کی اونچائیوں سے گزرے تھے۔ ان کی زندگی کا سفر برا کھٹکی تھا۔ وہ جب اپنی آپ یعنی رشتے نانے پر آتے تو وقت کا احسان تک نہ ہوتا۔ ان کے میہاں ہر فماں کے لوگ آتے۔ ان میں ان کے پڑائے زمانے کے سامنے مزدود بھی ہوتے۔ طالب علم اور اسٹاد بھی۔ اور اسمبلیوں کے نمبر اور رو سا بھی۔ وہ ان میں کسی قسم کا فرق روانہ نہ کھلتے۔ میں جب کبھی قاہرہ آتا تو احسان کے میہاں ضرور آتا جاتا اور پھر آدمی رات تک ان کے میہاں رہتا۔ اسکے کو جی نہ چاہتا۔ اور جو لوگ دور روزے سے آتے تو وہ دہیں سو جاتے۔ مزمن کے احسان کا گھر سب ہی کا گھر تھا۔ اسی طرح احسان بھی ہمارا آپ کا سب کا احسان تھا۔ وہ بڑا و منع دار اور کھلے دل کا انسان تھا۔

## آغا محمد اشرف

آنے صاحب بڑے سرخ جاں سرخ آدمی تھے۔ کشادہ پیشانی، گورا چہارنگ، بُری بُری مسکراتی ہوئی آنکھیں، ہونٹوں پر ہر دقت مسکراہست کھیلتی رہتی۔ اچلا ذائق جیسا لباس، دُبے پتھر۔ کبھی سیاہ علی گزد شیر دانی پہنچتے اور کبھی کبھی سپیدہ کوت پہلوں۔ ان کے گھنکتے ہوئے نظری فہمیوں سے مردہ دلوں میں زندگی کی لہر دوڑ جاتی۔ آغا صاحب کی آواز میں لوچ بھی تھا اور کھنک بھی۔ ان کا لب و لہجہ ملائم، ملگفتہ اور دل کیپنے والا تھا۔

آنے صاحب مولانا محمد حسین آزاد کے پوست تھے۔ ان کے بڑے بھائی کا نام آغا محمد باقر دہلوی تھا۔ اور پہنچنے والے اکابری تھا۔ ہر استاد ذائق کے دوست، اور دنیا کے پہنچنے والے دوستے کے صیرہ اور پہنچنے صحافی تھے۔ یوں آغا صاحب کو اردو ادب اور زبان درستے ہیں۔

آنے اشرف بھی اپنے دادا کی طرح صاحب طرز انشا پورا اذ بنتے۔ ان کی نظر انہی مسادہ، الیبلی، اور بامحاب وہ ہوتی۔ ان کی زبان بولچال کی زبان تھی۔ الگ اور دنیوں میں سہل مستثنی کی مثال دی جاسکتی ہے تو جہاں اور پہت سے ادیبوں کی تحریریں بطور نمونہ پیش کی جاسکتی ہیں۔ وہاں آغا محمد اشرف کی تحریریں بھی پیش کرنا ضروری ہیں۔

نڑیع شریع میں آغا صاحب ڈون اسکول دہر دوں میں استاد تھے۔ اور جب آل انڈیا یونیورسٹی کا جسرا ہوا تو وہ اس ادارے سے منسلک ہو گئے اور بڑی مدت تک یہاں اناڈنسر اور یونیورسٹی کی حیثیت سے کام کرتے رہے۔ بر صغیر کے نامی گرامی برادر کا سترہ میں ان کا نام سرفراست آتا ہے۔

آنے صاحب کے بارے میں بخاری صریح نے اپنی سرگزشت میں ایک جگہ یہ لکھا ہے کہ جارج چشم کے انتقال کے بعد آغا صاحب آل انڈیا یونیورسٹی سے خبر نامہ پڑھ رہے تھے تو جب وہ یہ کہہ رہے تھے کہ "آج جہان شہنشاہ معظوم جارج چشم نے مرنے سے پہلے یہ کہا" تو ان کو چند لگ گیا۔ آغا صاحب نے گھنڈی گھما کر اپنے مانیکردن کی آواز بند کر دی تیکن اتفاق سے ان کا ہاتھ

تیپ کے استودیو کے مالکوں کی گھنڈی پر پڑی اور اس استودیو کی آواز نشر ہو گئی اور دہان ایک طبیعی لپٹے ساتھی سے کہہ رہا تھا کہ "یہ میری ہتھوڑی کوئی حرام نہادہ لے گیا؟" اور اس طرح یہ خبر لوں نشر ہو گئی۔ آں بہانی شنشاہ معظم نے مرنسے سے پہنچے یہ کہا کہ یہ میری ہتھوڑی کوئی حرام نہادہ لے گیا۔ آغا صاحب کچھ مدت کے بعد دوسری جنگ کے زمانے میں بھی بھی سی لندن سے خبریں پڑھنے لگے تھے۔ آغا صاحب بلاکے فرض شناس اور ذمہ دار انسان تھے۔ ایک مرتبہ جب ناذری میم بارٹیار دن نے لندن پر ایڈھنڈ بھم باری کی تو ایک گولہ بی بی سی کی عمارت پر بھی پڑا۔ اس وقت آغا صاحب خبریں پڑھ رہے تھے۔ عمارت کے جس حصے میں وہ سکھے دہان آگ لگ رہی تھی۔ اگرچہ آغا صاحب یہ سب کچھ دیکھ رہے تھے۔ لیکن ان کی آواز میں کسی قسم کی گھبراہٹ نہیں تھی۔ جب وہ خبروں کا پورا بلین پڑھ پکھے تو ایک کھڑکی سے کوڈ کر باہر نکل گئے۔

آغا صاحب کا ایک مکال براؤ کا ستر کی یتیہ سے میں نے یہ بھی دیکھا ہے کہ اگر ان کے سامنے بیان کے پاس گھڑی نہ بھی ہوتی تو وہ اندازے اور تجربے سے مفرودہ وقت میں ختم ہو جاتے۔

کہلاتے۔ وہ اس حساب سے کاغذ پر سطروں اور الفاظ لکھتے کہ وہ مفرودہ وقت میں ختم ہو جاتے۔ آغا صاحب بیساکھی میں آج تک پیدا نہیں ہوا۔ وہ لکھنواری میں سماں پاندھ دیتے اور پھر ان کی آواز دل کو ایک کھینچتی۔ آغا صاحب نے لندن میں بھی تعلیم پائی تھی۔ جب پاکستان دبود میں آیا تو آقا محمد اشرف و فاقی حکمہ تعلیم میں استٹنٹ سیکرٹری صفرہ ہوئے میں اس وقت جیکب لائس اسکول میں استاد تھا۔ میں اپنے بیوی بچوں کے ساتھ مارٹن روڈ کے ایک کو اور میں رہنے لگا تو ایک صاحب اسٹیٹ آفس سے اس کو اڑکا الٹ منٹ لے آئے اور اسٹیٹ آفس نے میرے نام یہ فریان جاری کر دیا کہ اگر میں نے دو دن میں یہ کو اڑکا غالی نہ کیا تو میں پولیس کے ذریعے اس کو اڑک سے مکال دیا جائے گا۔ میں آغا صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے انہیں یہ واقعہ سنایا تو وہ بہت افسرود ہو گئے اور انہوں نے کہا کہ جب پولیس کو آئے ہو تو یہ بھی سہی۔ پھر نہ جانے کیا ہوا کہ نہ پولیس آئی اور نہ میں نے گھر پا رکھوڑا۔

آغا صاحب نہ کسی کی گُراٹی کرتے اور نہ کسی کی گُرانی سخھت۔ وہ اکثر یہ کہا کرتے تھے کہ پہنچنے والے دن دنیا میں رہو، خوش رہو۔ اور جی سبھ کو پیار اور محبت کرو۔ اور لنگر توں میں اپنا وقت اور اپنی عمر ضائع نہ کرو۔

آغا صاحب نے بچوں کے لیے بہت سی کتابیں اور سرفرازیں لکھے۔ آغا صاحب پاکستان کی ملaz چھوڑ کر اقوام متحده میں ملازم ہو گئے۔ وہ کراچی میں اقوام متحده کے دفتر کے سربراہ بھی تھے پھر

ان کا صدر دفتر میں تباہ دلہ ہو گیا اور وہ کراچی سے چلتے گئے۔

میری آنزوی ملاقات ان سے اس وقت ہوئی جب ان کی زندگی کا چراغ بیٹھا رہا تھا۔ ان کی عمر اُس وقت پچاس سو سو کے لگ بھگ تھی۔ حکیم محمد سعید صاحب اور فضل حق قریشی صاحب کے علاوہ کسی کو یہ علم نہ تھا کہ موت نے اپنے پنجے ان کے جگہ میں گاؤڑ دیتے ہیں۔ وہ جگہ کے مرطاب میں بستا رہتے۔

وہ جب نیویارک میں بہت بیمار اور لا علاج ہو گئے تو انہیں دینی داپس لایا گیا۔ وہ دیوار سے اُز نے کے مقابل نہیں تھے۔ انہیں اسٹریپر سے آثار اگیا اور پھر انہیں پہنچیں والی گرسی پر بٹھایا گیا۔ ان کے چہرے پر دیسی ہی مسکراہست تھی جیسے پہنچے ہوا کرتی تھی۔ وہ خندک رہے تھے کہ انہیں کھڑا کیا جائے تاکہ وہ اپنے دوستوں سے پہنچے کی طرح گلے مل سکیں۔ اس حالت میں بھی طیارہ گاہ کی فضا ان کے نفری قہقہوں سے جو ان کی زندگی کے آنزوی قہقہے تھے، گونج رہی تھی۔ اور پھر کچھ مدت کے بعد یہ بیسیں خوش نوا اور خوش اداہیشہ کے لیے خاموش ہو گیا۔

---

## شایدِ احمد در بلوی

(۱)

بُلٹ پڑے پڑیا کی کہانی سننے اور پڑھنے کا زمانہ گزر گیا اور حسن دعشق کے ابیسیہ قصتوں میں رائیت کالی کرنے میں مرا آئے نگات تو اس وقت "پھول" کی جگہ "ساقی" نے لے لی۔

اسنالوں اور صفتایہن سے لطفت انداز و ذہونے کے خواہ مجھے اہل فلم کی زندگی کے حالات معلوم کرنے کی چیلنج سی لگی رہتی تھی۔ بات یہ ہے کہ فن کے سلطانہ سے زیادہ ول چسپ "خالقِ فن" کا سلطانہ د مشاہدہ ہے۔ ہمیشہ سے یہ روحی یہ خواہش رہی ہے کہ یہ علوم کروں کہ فن کا دل کی شخصیت کی تربیت اور اس کی ذہنی تربیت میں کوئی کوئی سے اثرات و عوامل شامل ہیں؟ اس کا ذہنی پیش منظر کیا ہے؟ اس کے گرد پیش کے حالات کیا ہیں؟ اس کے کو دار نے ان حالات کا اثر کہاں تک قبول کیا؟ در شے میں اس نے کیا پایا؟ اور سعادتی سے اس نے کیا کیا؟ پھر یہ تمام اثرات و عوامل اس کی ادبی تحقیق میں کہاں تک نہایاں ہوئے؟

میں ساقی دو بے میں پڑھتا تھا۔ جب خشک درسی کتابیں زندگی کا درس پھوس لیتیں تو میں ساقی سے پایس بھیما۔ "ساقی" بلا کار بند و بے باک اور شوخ و طرا در رسالہ تھا۔

ایک مرتبہ "ساقی" میں الفصل ناصری کا ایک افسانہ چند را سوہنی چھپا۔ مجھے یہ افسانہ بہت پسند آیا۔ اس کا انجام المیہ تھا۔ شاہزاد صاحب نے غصب یہ کیا کہ چند را سوہنی کی تصویر بھی چھاپ دی۔ میں نے اس تصویر کو فریم کر دیا اور اپنے کمرے میں لگادیا۔ کچھ دنوں بعد یہ رسالہ کہیں گم ہو گیا۔ دوسرے درسال کہاں سے لاتا۔ جیب میں استنب پیسے ہنہیں تھے۔ معاً میرے ذہن میں ایک تیر آئی۔ شاہزاد صاحب کو ایک خط لکھا جس کا نفسِ مضمون اب تک یاد ہے، کچھ اس طرح تھا۔ "شاہزاد صاحب! چند را سوہنی کا افسانہ بہت پسند آیا۔ من نے کے طور پر ساقی" کا وہ پوچھ سمجھوادیکھے جس میں یہ افسانہ

---

اے اس مضمون کے دوستتے میں پہلا حصہ مرحوم کی زندگی میں لکھا گیا اور دوسرا انتقال کے بعد۔

چھپا ہے۔ اگر یہ پرچہ پسند آگی تو میں ساتی کا خریدار بن جاؤں گا؟" اپنی اس کارست ان پر میں بہت خوش ہوں اور زیادہ خوش تو اُس وقت ہوا جب شاہد صاحب میرے چکے میں آگئے اور انہوں نے ایک کی بجائے دو رسائے بھیجے اور ایک غلط بھی بھیجا جس میں لکھا تھا کہ "خریدار بننے کی ضرورت نہیں۔ تھماری پسند کے رسائل بھجو ارہا ہوں" کبھی کبھی "ساتی" میں شاہد صاحب کا مضمون بھی چھپ جاتا۔ میں نفسِ مضمون سمجھنے کی گوشش رکھتا۔ زبان میں کھو جاتا۔ کیسی پیاری زبان لکھتے ہیں۔ جسے کے جملے اور بے شمار الفاظ اڑا دیتا۔ اور ان الفاظ اور جملوں کو استعمال کرنے کے لیے مضمون لکھتا۔

۱۹۴۷ء کا ذکر ہے۔ دہلی سے ایک بزرگ مستنصر بالله جادر سے تشریف لائے۔ مدار المہماں میں ان سے ملاقات ہوئی۔ اگلے دنوں کے لوگ نادر و غریب، دُبیلے پنپے، ہاتھوں میں ایک چھڑی بو اُو کے قد اور وزن سے کچھ بھی کم تھی۔ چھڑی پر چاندی کی مٹھوٹھی، چھڑی کیستی، مقیاسِ دولت تھی۔ اگر یہ دیکھنا ہو کہ مستنصر صاحب کی مالی حالت کیا ہے، تو ان کی چھڑی پر چاندی کے پتروں کے ملوں و مٹوں کو نکل دو۔ آمدی زیادہ ہوتی تو ایڈی سے چوٹی تک پڑی جگ مگ کرتی۔ اور اگر مالی حالت پسلی ہوتی تو اس سے چاندی اتر نا شروع ہو جاتی۔ دلی کا نام زبان پر آتے ہی میں نے مستنصر صاحب سے پوچھا۔ کیوں صاحب آپ شاہد احمد دہلوی کو جانتے ہیں؟ فرماتے لگے۔ بعضی جاننے کی آپ نے ایک ہی کہی۔ وہ میرے کہنے کے ایک فرد ہیں۔ مستنصر صاحب نے وعدہ کیا کہ جب کبھی میں دلی جاؤں گا وہ شاہد صاحب سے میری ملاقات کر دیں گے۔ پھر چھ میں دلی گیا۔ مستنصر صاحب کے ہاں قیام کیا۔ لیکن شاہد صاحب سے ملاقات نہ ہو سکی۔

۱۹۴۶ء میں ریڈیو پاکستان پشاور میں ملازم ہوئوا۔ جنوری ۱۹۴۹ء کی شام جب میں مٹا نہ منش ڈبوٹی پر تھا تو ایک گوتیا میرے گرسے میں آیا اور کہنے لگا۔ "پوک گرام کے مطابق ایک ٹھہری گمانا ہے لیکن میوزک والوں نے اس کے بول ہنیں دیے۔ اگر آپ اجازت دیں تو میں خسردگی وہ غزل تو۔ وہ میزنا بسحرا می روی" "چادوں۔ یہ کہہ کر وہ" "اکر سی پر بڑے مختہ سے بندھ گیا۔ ایک پاؤں زین پر ایک شکری پر۔ میں نے اس گوئی کو بغور دیکھا۔ بالکل گوتیا۔ ڈھیلی موری کا پا جامہ۔ بڑی بد نہاسی شیر و الیمنہ پوری شیر وانی اور نہ پوری اچکن۔ کوئی نیچ کی چیز۔ رنگ گیہواں سیاہی مائل۔ انگلیں بہت روشن جن پر سیاہ فریم کا چشمہ تھا۔ سر پکشتی مہار۔ یاہ بالوں والی کوپی۔ مٹھے میں بھی ہوتی بیڑی۔ جسے وہ بار بار ماچیں سے ملکارتا تھا۔ انگلوں میں سخوت اور چھرے پوپے دماغی کی ایک جھلک میں چڑھنے تھا کہ آخر یہ گوتیا کس بات پر اترتا ہے۔ ہم نے بڑے بڑے توکوں اور گوتوں میں بھی یہ بات ہنیں دیکھی۔ بخش قرآن اور داعظ تعالیٰ برے مکسر المزاج تھے۔ وجہت علی خان اور عاشق علی خان بھی اتنے بے دماغ نہ تھے۔ میں اس گوئی کی بے دماغی سے کچھ شک سایا تھا۔ ورنہ جی میں تو یہ آئی تھی کہ اسے ڈیونی دوام

سے باہر نکلوادیں۔ خیریں نے سمجھا پھر اس کے لیے گوئیے صاحب کو خسرہ کی غزل گانے کی اجازت تو دے دی یا ان کا تلقظ صحیح کرنے کے لیے میں نے اس سے کہا کہ وہ پہنچنے غزل سنادے پہنچ پڑے۔ مسکرا دیا اور اس نے بڑے اچھے لب و ہیچے میں وہ غزل سنادی۔ میں کچھ اور پوچھنے ہی والا تھا کہ وہ استودیو کی طرف روانہ ہو گیا۔ میں اس کے پیچے پیچے استودیو میں گیا۔ میں نے یہ پہلا گویا دیکھا جس کی سازندوں نے بڑی عزت کی جعلن نے اعلان کیا۔

”ایس احمد سے خسرہ کی غزل نہیں۔“

ایس احمد۔۔۔ میں نے سوچا۔ یہ صالح محمد قوال کا بڑا بھائی ہو گا۔ اس کا نام صالح احمد ہو گا۔۔۔ یاکن یہ ایس احمد کہلاتا ہے؟۔۔۔ تھوڑی سی انگریزی پڑھ گیا ہو گا۔ خیر اس سے کیا۔ وہ ایس احمد ہو یا صالح احمد۔ پھر حال ہے گویا۔ دوسرے دن ایس احمد صاحب میرے کمرے میں تشریف لائے۔ سب کے سب تعظیم کے لیے کھڑے ہو گئے۔ ایس احمد نے تاج صاحب سے (چورپگرام ایکنیٹیوٹ) دو پست کارڈ مانگے۔ تاج صاحب نے پوست کارڈ دیے۔ ایس احمد نے قیمت دینی چاہی یاکن تاج صاحب نے قیمت لینے سے انکار کر دیا اور یہ کہا گیا ہم آپ کی اتنی سی بھی خدمت ہمیں کر سکتے۔“

واقعی تاج صاحب گویوں کا بڑا خیل رکھتے تھے اور ان کی بڑی قدر کرتے تھے۔ مجھے ایک فرور کام کے ساتھ میں محمود نظمی صاحب اسٹیشن ڈائیکٹر کے کمرے میں جان پڑا۔ دیکھتا کیا ہوں کہ ایس احمد صاحب وہاں بھی کسی پر اسی انداز سے براجمان ہیں جس انداز سے میں نے انہیں ڈیلوٹی رووم میں دیکھا تھا۔ محمود نظمی صاحب ان کی تواضع میں مصروف ہیں۔ علمی و ادبی مسائل نیز بحث ہیں ایس احمد صاحب منصر انسانوں کی تکنیک پر تبصرہ فرمادے ہے ہیں۔ یا اللہ یہ گویا تو ممتاز گیا ہے؟ بے تکان بولتا ہے۔ خیالات میں جامیت، زبان میں سادگی، بوج اور شیرینی۔ جب گوئیے صاحب خصت ہوئے تو میں نے نظمی صاحب سے پوچھا۔ ”یہ کون بزرگ ہیں؟“ انہوں نے اپنے دزد سے دستے دزد کا قہقہہ لگایا اور کہا، ”تم اتنا بھی ہمیں جانتے۔ یہ شاہد احمد ہی لوی ہیں۔“

”یا اللہ۔۔۔ بے چارے شاہد احمد ایسے کیوں ہو گئے؟“

میں شاہد صاحب کے پیچے بھاگا۔ ریڈیو اسٹیشن کے پھاٹک کے قریب انھیں جالیا۔ ان سے چھٹ گیا اور اپنی عقیدت مندی اور اشتیاق کا انہمار کیا۔ وہ دن اور آج کا دن۔ شاہد صاحب سے برابر ملاقات ہوتی رہتی ہے۔ ایس احمد میرے لیے شاہد احمد اور پھر رفتہ رفتہ شاہد بھائی بن گئے۔

شاہد احمد پر سے یاریاں اُدی ہیں پہلی ملاقاتوں میں کڑوے کیلے، دُنیادار، لاپچی، مطہبی،

مُسْخَنْهُجَعْ اور کچوں معلوم ہوتے ہیں لیکن جتنا ان کے قریب اُو ان کی شخصیت اتنی ہی قابلِ محبت ہو جاتی ہے۔ شاہد بھائی کے یہ سب عجوب پیاز کے چھلکے ہیں۔ اور وہ بھی بہت تیز انسون کالئے دالے۔ شاہد بھائی کی کروائی مٹھاں ہے۔ ان کی دُنیاداری دُنیاداروں کو دُرد رکھنے کا ایک و بہادر ہے۔ ان کی کچوں سبے وقت نکلنے والوں اور مطلب نکالنے والوں کو نکلنے کا طریقہ ہے۔ ان سے دوستی کرنا آسان نہیں ہے۔ ان کے دوستوں کو کبھی کہیں ان کی ڈانٹیں بھی سہنی پڑتی ہیں اور پھر غصب تو یہ ہے کہ وہ تہرانی میں ڈاشٹے بھی نہیں، سب کے سامنے ڈامٹ دیتے ہیں۔ شاہد بھائی اپنی پہلی ملاقات میں یا اجنبیوں کی محفل میں ایک کمزاری شرسی روکی کی طرح بے طرح شرارت ہیں لیکن دوچار ملاقاتوں کے بعد ملاقیاتی شرماتے ہیں اور وہ پھر بھری بن جاتے ہیں۔

یوں تو ان کے دنی رات ان کے دوستوں کے لیے وقف ہیں لیکن یعنی وقت ایسے ہیں جب وہ کسی سے ملنا جُلنا اور اپنے ہاں کسی کا آنا جانا پسند نہیں کرتے۔ ایک تو رات کا وقت، ایک علی الصبح اور ایک قیلولے کا وقت۔ میرے ایک دوست کا روپوریش کے اختاب میں حصہ لے رہے تھے۔ میں نے ان کی سفارش کی۔ کہنے لگے: "اچھا جسے تم کرو گے اُسے دوٹ دے دوں گا کیوں کہ میں ان لوگوں سے داقف نہیں۔ یہ لوگ نہ تو گوئی ہیں اور نادیب۔ مگر امیدوار صاحب کو چین کہاں۔ سُوُل پر لٹکھے ہوئے تھے۔ رات کے بارہ بجے ہے نفسِ نفیس شاہد صاحب کے مکان پر جا پہنچے۔ شاہد بھائی آدم کر دے رہے تھے۔ اجنبیں اندر بُلایا۔ آئنے کی وجہ پوچھی۔ انہوں نے اپنا تواریخ کہ ایسا اور مطلب کی بات کہی۔ بس شاہد صاحب پُر گڑھے اور کہنے لگا: "اُسے صاحب! اگر وہ کم بنت مجھ سے یہ کہہ دیتا کہ کئے کو دوٹ دے دو تو میں دے دیتا۔ جب میں نے اُس سے دعوه کر لیا تھا تو پھر آپ کیوں تشریف لائے؟ کیا کروں۔ میں دعوه خلافی کرنا نہیں چاہتا، ورنہ آپ ہرگز اس قابل نہیں ہیں کہ آپ کو دوٹ دیا جائے۔ بخلاف کسی شریعت اُدنی کے آئے ہوا وقت ہے ہے مسبرہ بننے سے پہلے آپ کو ہماری تکلیفوں کا خیال نہیں ہے تو میر بننے کے بعد کیا ہو گا؟" یہ پارا امیدوار لکھیا کر چلنا بنا۔ اور دوبارہ اُس نے اس طرف رُخ نہ کیا۔

شاہد بھائی کے ہارے یہ شروعِ شروع میں میرا یہ خیال تھا کہ یہ حضرت پیٹے پلاٹے بھی ہوں گے اور کارو دگر سے بھی کب درگزار فرماتے ہوں گے۔ مگر شاہد صاحب سکے ہیاں بالکل خشک سالی ہے۔ نہ جانے ان کا دل اس طرف کیوں نہیں آیا۔ لیکن یہاں صفاتِ ہی کچھ اور ہے۔ نہ پُری پاک بازی۔ وَاللَّهُ بُرِيٌّ كافر طبیعت پائی ہے۔ اصل میں ان پر بس ایک پیزی کا اثر ہے۔ اور وہ ہے نغمہ۔ زندہ و منحر کیہی ان کا محبوب ہے اور یہی ان کا سمجھو د۔

شاہد احمد دہلوی شاہد کم ہیں اور دہلوی زیادہ ہیں۔ اجنبیں دہلوی ہوتے یہ پڑا فخر ہے۔ یوں تو

سب دہلی والوں کا سبھی حال ہے۔ مگر یہ اپنے حال میں بہت بے حال ہیں۔ اگرچہ وہ دل کی جامع مسجد کی سیرہ بیوں کی زبان کو اس ملک کی آب و ہوا کے لیے نامومنی اور اس ترقی یافتہ دور میں اس کی پیرادی و استعمال کو نامناسب سمجھتے ہیں لیکن جب کبھی زبان کے معاملہ میں کوئی نزاعی امر درپیش ہتا ہے تو وہ جامع سجدہ کی سیرہ بیوں کی زبان کا حوالہ دیتے ہیں۔ خود ان کی تحریر میں جگہ جگہ دہلی کی مکالی زبان کے چنوار سے ملتے ہیں۔ اور ایک مرتبہ جب چنواروں کی عادت پڑ جاتی ہے تو پھر وہ عادت جاتی نہیں۔ اور پھر شاہد بھائی نے یہ چنوار سے درٹے میں پائے ہیں لیکن ان چنواروں کے لیے انہیں محنت اور کاوٹس نہیں کرنا پڑتی۔ یہ چنوار سے ان کے خون میں شامل ہیں۔ بغیر جسم سوس طور پر زبان اور قلم سے نکل جاتے ہیں۔ یہاں مجھے ایک واقعہ یاد آگی۔ چھوڑ پی تو اُپ جانے، دلی والوں کی فطرت میں داخل ہے۔ ایک انوار کی صبح میں اور شاہد بھائی ہزاری کھانے والی کے ایک مشہور ہزاری داںے کی دکان پر جا پہنچے۔ شاہد بھائی زبان کی بوٹی کھار ہے تھے۔ فرمائے گئے: یہاں اگر معلوم ہوا کہ دلی کی گائیں بھی اہل زبان نہیں۔ ذرا کر اچھی کی گھانے کی زبان چکد کر تو دیکھو، بے مزا پھیکی ۔

شاہد صاحب ادیب بھی ہیں اور ایڈیٹر بھی۔ مترجم بھی ہیں اور موسيقار بھی۔ ادیب، مترجم اور موسيقار کے ساتھ سر تسلیم ختم۔ لیکن شاہد احمد ایڈیٹر کی ایڈیٹری کے کمالات سے بھو مضمون نکالہ کا مستقر ہونا ضروری نہیں۔ دوست آشنا کا مضمون محض اس کی شخصیت پر اعتماد کر کے بغیر دیکھے بھلے چھاپ دینا کہاں کی ایڈیٹری ہے؟ ایڈیٹری میں مردات اور دوست نوازی کیا معنی؟ پھر اس مردات اور دوست نوازی نے شاہد صاحب کو بدنام بھی کیا اور تباہ حال بھی۔ بے شمار ادیبوں نے شاہد صاحب سے ہزاروں روپے پیشی کیے، اور وہ اسے شیر ما در کی طرح سہضم کر گئے۔ جب والی میں تھے تو اُئے دن دوست آشناوں کے مفہماں بھی بغیر دیکھے بھالے، ان کی شخصیت اور ان کے خلوص پر اعتماد کر کے چھپنے کی وجہ سے عذالتوں میں کہی بار گھبیٹ گئے۔ انہوں نے ہزاروں روپے بھماں کے طور پر ادا کیے۔ اس زبُوں عالی اور ان مالی پریشانیوں میں بھی وہ اپنی وضع داری اور دوست نوازی پر قائم ہیں۔ آج کل بھی ان پر دو صدقے چل رہے ہیں۔ اگرچہ ان کی مالی ساکھ بگڑھکی ہے اور حالاً کے پیش نظر انہیں نپاشور بنا اور گنی بوٹی پر اُڑ آنا چاہیے۔ لیکن دعویٰں اپ بھی ان کے یہاں ہوتی ہیں۔ جس وقت جائیئے اچلے حاضر۔ اگر لاہور سے کوئی گوتیا آگیا ہے تو پانچ سات دوستوں کو بھی ہلوایا۔ قور مرقلیا، رومن جوش اور شیرمال دسترخوان پر موجود۔

معاف کیجیے۔ ایڈیٹری سے دسترخوان پر آگی۔ ہاں تو شاہد صاحب کی یہ بات بھی کیجیے اپنے نہیں کہ وہ اچھا لکھنے والوں سے معمبوں کا طلب کرنا بھی کسر شان سمجھتے ہیں۔ شاہد صاحب نے «ساقی» کو نواسوڑوں کی باذی گاہ بنار کھا ہے۔ «ساقی» کے صفات نئے نئے ادبی تجزیوں اور جدت پسندوں کی

انداز پیش اور انداز بیان کے لیے ہمیشہ وقف رہے ہیں یعنیم بیگ چھٹائی، عصمت چھٹائی، سعادت حسن مٹو، کرشن چندر اور اوپندر ناتھ اشکت نے "ساقی" کو تختہ مشق بنایا۔ اور جب وہ روان ہو گئے تو وہ ساقی کو بھول گئے اور "ساقی" انہیں بھول گیا۔ آج بھی "ساقی" نہ نہے سترادیں کی چک دیک سے آسمانِ ادب کو جگھا رہا ہے۔ شاہد بھائی پچھے ۵۲ بوس سے اپنے جلویں پر شمار ادیبوں کو لیے آگے بڑھ رہے ہیں۔ ان میں سے کچھ تو مہت آگے نکل گئے، اور کچھ ان کے ساتھ ساتھ آ رہے ہیں۔ جب یہ بھی آگے بڑھ جائیں گے تو شاہد کے ساتھ کچھ اور صلاحیتوں والے اکر شاہی ہو جائیں گے۔ وہ ترقی کی منزل کی جانب بڑھنے والوں کو دیکھ دیکھ کر مُسکرا رہے ہیں۔ اگر شاہدِ احمد ادیب نہ ہوتے تو ان کی میہی خاموش ادبی خدمت کی کم نہیں۔ کون تھا جو انہیں محسنِ ادب نہ مانتا؟

شاہدِ احمد آج کل مہت کم کچھ رہے ہیں۔ کیا کوئی فکرِ معاشر نے انہیں کامنہیں رکھا۔ "ساقی" سے تو خود ساقی کا پیٹ مہنیں بھرتا۔ شاہد صاحب کو کیا مل جاتا ہو گا۔ اب نبایپ دادا کی جائیداد پاس ہے اور نہ ساقی بُک ڈپ۔ وہ بیڈو میں بھی چل نہ سکے۔ حکومت کے کسی دفتر میں انہیں جگہ نہ ملے۔ حکومت کے حصہ افسروں کو ان کی قابلیت کا اختلاف ہے لیکن کیا کوئی۔ اتنے بڑے آدمی کے لائق ان کے پہاں کوئی جگہ بھی تو نہیں۔ خدا بھلا کرے بختری کا اللہ سیدھی دعین بنوآتا ہے۔ اماپ شناپ فیحر لکھوآتا ہے اور بے شک موصویات پر تقریب کروآتا ہے لیکن کسی نہ کسی طرح شاہد صاحب کا گھر پڑا کر دیتا ہے۔ مگر بخاری کے بعد کیا ہو گا؟

شاہد بھائی کی موسیقی پر بڑی گہری نظر ہے۔ وہ عملی اور نظری علم کے ماہر ہیں۔ انہوں نے بڑے بڑے استادوں اور پشتہ توں سے ٹکانا سیکھا۔ بڑی بڑی سنگیت سہاؤں میں شامل ہوئے۔ جس سے جو ملا یا اور خوب ریاضن کیا۔ اور آج تو ان کا یہ حال ہے کہ بڑے بڑے گائیک ان کے سامنے کافی پکڑتے ہیں۔ بڑی بڑی موسیقی کے ارتقا کی تاریخ ان کی نوکِ زبان پر ہے بیان تاں میں سے ہے کہ میاں رمضان خال تک، ہر ایک کے انگ سے دو کما حقہ، واقف ہیں۔

نماج کی کوئی قسم الیسی ہنریں جس پر ان کی نظر نہ ہو۔ بھارتیہ نائیم، کٹک، کٹاکلی ہر نماج کے توثیقیں زبانی یاد ہیں۔ وہ رقص اور موسیقی کی تاریخ کے آزاد ہیں اور اس کی تنقید کے شعبی اور حآلی، انہوں نے اس نئی لطیف کو ادب میں محفوظ کر لیا۔ یہ ان کا سب سے بڑا کارنامہ اور ان کی سب سے بڑی خدمت ہے۔

شاہدِ احمد کے ساتھ شمس زیری کا ذکر نہ کرنا مضمون کو تبلیغ رکھنا ہے۔ شمسِ زاد بھائی کے ہم زاد ہیں (اور شاہدِ احمد زاد بھی)۔ شمس کو جہاں کہیں دیکھیے، بھر لیجیے شاہد بھائی بھی ہمیں کہیں

موجود ہوں گے۔ شمس صاحب نامٹھے نگوڑے ہیں اور دلم یولڈ۔ غزل خوب کہتے ہیں۔ شاہد بھائی کو شاعروں سے چڑھے ہیں لیکن شمس کے بغیر وہ سانس بھی نہیں لے سکتے۔

کاچی میں بیویوں کا انتظام اچھا نہیں ہے۔ بس سٹاپ پر کھڑے کھڑے سورا ہو جاتا ہے۔ شمس صاحب کے مشورے سے شاہد بھائی نے ایک موڑ سائیکل خرید لی۔ موڑ سائیکل بھی کیا سواری ہے۔ سوار پر سواری کا گمان گزرتا ہے۔ شاہد بھائی نے شمس صاحب سے کھلے میدان میں موڑ سائیکل چلانا سیکھ دیکھا تو لیکن ہم نے ایک مرتبہ بھی انھیں شرک پر موڑ سائیکل چلاتے نہیں دیکھا۔ ہم نے توجہ دیکھا یہی دیکھا کہ شمس صاحب موڑ سائیکل چلا رہے ہیں، اور شاہد بھائی پہلی مرتبہ سسرال جانے والی دہن کی طرح ترا مے لجائے کیر پر بیٹھے ہیں۔ شمس بھائی زندگی میں بڑے پاڑ بیل چکے ہیں۔ بلکہ شنا ہے کہ پاڑ بینداں کا محبوب ترین نسل ہے۔ شمس صاحب نے جب شاہد بھائی کی موڑ سائیکل کو شرک کی طرح چلانا شروع کیا تو اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ موڑ سائیکل کے انجر پنجر ڈھیلے ہو گئے۔ اور اسے لوہے کے بھاؤ اونے پونے بچ دینا پڑا۔ موڑ سائیکل بھینپے کی چیز نہیں تھی۔ اسے صنعتی نمائش میں رکھنا چاہیے تھا۔ شمس صاحب نے اس پر محنت اور بڑی صفرزینگی کی تھی۔ اس کی ہیئت بدلت دی تھی۔ شمس صاحب نے پڑوال کی ٹنکی کو مخونک پریٹ کر ہشت پہلو بنادیا تھا۔ انہیں کی آواز کو جیسیں کی آواز سے بلا دیا تھا۔ یوں نام تو اس کا موڑ سائیکل تھا مگر نہ تو کام اس کے موڑ سائیکل کے لئے اور نہ اس کی شکل موڑ سائیکل سے بلتی جلتی تھی۔ کچھ عجیب سی چیزوں کی تھیں۔

کوئی پوچھے کہ یہ کیا ہے تو بتائے ”ذنبے“

سچا پوچھیے تو یہ موڑ سائیکل بھی بھری ستم ظریف تھی۔ کبھی تو شمس صاحب اسے چلاتے اور کبھی یہ شمس صاحب کو چلاتی۔ میں نے تو یہ بھی دیکھا ہے کہ شاہد صاحب موڑ سائیکل کے کیر پر بیٹھے ہیں اور شمس ذپیری اسے کھینچ لیے جا رہے ہیں۔ شاہد صاحب بار بار کہہ رہے ہیں۔ شمس صاحب کیا اُتر جاؤ؟ مگر شمس صاحب ایک نہیں مانتے۔ فرماتے ہیں۔ نہیں نہیں آپ بیٹھے رہیے، ابھی چلتی ہے ذرا انجھی گرم ہو جائے۔ انہیں تو کیا گرم ہوتا، شاہد بھائی گرم ہو جاتے اور کیر پر سے اُٹر کر بکر کر کہتے۔ میاں شمس کیا صیحت ہے۔ مجھے تم نے پیر سما پابنا دیا ہے، اپنے لیے بھی اور موڑ سائیکل کے لیے بھی۔ مگر شمس صاحب کے کان پر جوں تک رہیں گے۔ وہ تو اس بات کے قائل تھے کہ تسلکے میں بھی جان پر سکتی ہے ایہ تو موڑ سائیکل ہے۔ انسان کو شہنش کرے تو موڑ سائیکل کو ہواں جہاڑ بناسکتا ہے۔ چنانچہ جب موڑ سائیکل کی طبیعت ذرا استغص جاتی اور شمس صاحب پھر اسے شرک کی طرح چلاتے تو وہ واقعی رنگاں ہو جاتی جہاڑ بن جاتی۔ اور اپنے

"پس گرد" بے شمار ٹریفک کے سارے جنڑوں کو ہاتھ دکھاتا اور سیٹیاں بجا تا چھوڑاتا۔ ایک صہبہ شمس صاحب شہ سواری کے ذمہ میں فراتے بھر رہتے تھے اور شاہدِ بھائی حسیبِ مہموں کی ریڑ پر بیٹھتے تھے۔ راستے میں ایک گڑھا آیا۔ موڑ سائیکل اچھل کر اُس پار ہوئی۔ لیکن اس پار شاہدِ بھائی سجدہ شکر بجالا رہتے تھے۔

غالب سے جو عقیدت میرن صاحب کو حقیقی وہی عقیدت شمس صاحب کو شاہدِ بھائی سے ہے۔ شاہدِ بھائی کی ہم نشینی کا اڑا شمس صاحب پر بھی ڈا۔ چنانچہ شمس صاحب کو موسیقی سے لگاؤ پیدا ہو گی۔ سازنگی نواز حامد علی کو استاد بنایا۔ جب حامدان سے جبراں شکن تائیں لگوئے تو وہ ہرتان کے زور میں اکر کھڑے چو جاتے۔ آخر تھک ہار کر انہوں نے دیا ضم چھوڑ دیا۔ اور شاہدِ صاحب کی موسیقی کی جہالت کے پہنچ سے کہیں زیادہ قابل ہو گئے۔ فرانے لگے۔ عجیب گردے کا آدمی ہے یہ شاہدِ احمد بھی۔ بیٹھے بیٹھے وہ تائیں لگاتا ہے کہ ہرتان پر مجھے ایسا مبارکہ نکھا آدمی اگر کھڑا بھی ہو جاتا ہے تو پھر بھی تان خست نہیں ہوتی۔

شاہدِ بھائی تعلیٰ نہیں کرتے چُپ چپاتے اپنے چھوٹوں کی تائیں بڑی دل چسپی سے سُننے تھیں اور خود کو کچھ اس طرح سے ظاہر کرتے ہیں جیسے انہیں کچھ نہیں آتا۔ ہر بات کی کرید کرنے میں۔ ان کی زندگی ایک طالب علم کی زندگی ہے جس بات کو نہیں جانتے، بلا تکلف دوسروں سے پوچھ لیتے ہیں۔ وہ اپنی حد سے آگے بڑھنا نہیں چاہتے۔ لیکن افسوس تو یہ ہے کہ یہ حد بندی خود انہوں نے قائم کی ہے۔ حالانکہ ان کی جو دنیٰ مکمل اور روائی بیان ان حدود سے کہیں آگے بڑھ جاتی ہے۔ دل کی بیپتا صرف بیان نہیں ہے۔ بُٹے جاندار خیالات اس میں سموئے ہوئے ہیں۔ یہ ایک زوال آمادہ تو) کے انعام اور ایک نوزاںی (اور قواناقوم کے آغاز کی حقیقتی جاگتی تصویر ہے۔ اس موضوع پر شاہد کا کلک گوہر بار و گوہر یزیر شیر چکنیزی بنا گیا ہے۔ کردار نگاری میں ان کا جواب نہیں۔ کیا مجال جو جسم کا ایک بال اور چہرے کا ایک خال تک نہ دکھائیں۔ وہ کاغذ پر باطن کا عکس آنار کر دکھ دیتے ہیں۔ ڈرامہ ہو یا انسان، کردار بیانی چیز ہے۔ اور جوش غصہ کردار نگاری کا کامل عکاس ہو، اس کے قلم کی جوانیوں سے ادب کا کوئی شعبہ بچے نہیں سکتا جس خاردار میں چاہتا ہے سدا بہار پھوپھول کھلاتا ہے۔ وہ جس طرف رُخ کرے گا صوتی بکھرنا جائے گا۔ لیکن شاہدِ صاحب نے ادب کو بہت نقصان پورا کیا بلکہ غصت سے کام لیا۔ انہوں نے اپنی متام صلاحیتوں اور اپنے قیمتی وقت کو موسیقی کے لیے وقف کر دیا۔ اور ادب رونی صورت بنائے ان کے سامنے کھڑا از بانی عالم سے کہہ رہا ہے۔ "شاہدِ اتم غاصب ہو۔ تم نے مجھ سے میرا حق تھیں لیا ہے۔"

شاہد کچھ ایسے "بائیس خواجہ" کی چوکھٹ پر دھونی رہائے بیٹھتے ہیں کہ اُنھیں کام ہی نہیں لیتے۔

دلیں نکالا ملا۔ مگر ”ہائے دلی دائے دلی“، ”دلی کی یاد اُن کے دل سے نہیں ملتی۔“ پھولوں والوں کی سیر، ”دلی کے ابیلے مشاہیر“ کے حالات، ”دلی کے سچلی کوچوں کا آنکھوں دیکھا حال“ کر خنداروں کی زبان، بیگماقی زبان، ”ساون بھادوں“ کے نقشہ، شاہد صاحب کا قلم، ”دلی کے مرقاہی حالات کا ہو کر رہ گیا ہے۔ اور یہ اردو ادب کی بدقسمتی ہے۔ پاکستان کی پرنسپتی ہے۔ نئے دلیں کے بے شمار تنوار سے ان کی پوچھنیوں کے نیبے بکھرے پڑے ہیں۔ اگر شاہد ایسے رنگین فلم چاہیں تو زبان کے لوح اور زنجیں سے اس ملک پوہرا بے خزان مسلط کر سکتے ہیں۔ شاہد کے ہم خیال اور ہم اسلوب اگرچاہیں تو سندھ اور چناب کے پانی میں گنگا جمنی تہذیب کے دل آوز رنگ ملا کر اس ملک کے ادبی سرمایہ کو دل فریب بنا سکتے ہیں لیکن موسیقار ایں احمد، ادبی شاہد احمد پر مسلط ہو گیا۔ اس میں شاہد احمد کا بھی کیا قصور ہے یہ چارہ موسیقی کا سہارا لے کر اپنے بال بچوں کا پیٹ پالتا ہے۔ راگ لذیں کی تابوں میں دل سے اٹھنے والی چینخوں کو چھپا کر فضایں بکھیر دیتا ہے اداک گونہ تسلیں پاتا ہے، باقی دہا ادب تو پاکستان میں ادب بھی ایک صنعتی پیداوار ہے۔ مفتر اور متعمقین کل پرزوں سے پسی اور مخصوص ساپنگوں میں ڈھلی ہوئی ہے۔ ادب پر احتساب کی چوکسی ہے۔ ادب کو جزدان میں دکھنے اور حل پر پڑھنے کی ضرورت ہے۔ ادب ادب میں شامل ہو گیا ہے۔ زندگی اور معانی سے اس کا کوئی تعلق نہیں دیا۔ نلاکش معاشر میں سرگردان اور ہم روزگار کے ستائے ہوئے شاہد احمد کے پاس پھر لمحنے پڑھنے کی فرصت کہاں؟ فکرِ معاشر سے زندگی کا ایک لمبے بھی خالی نہیں۔ شہرت سے پیٹ نہیں بھرتا۔ ادبی ذمرے میں فرمائیں ادب کی چھاؤنی چھار ہی ہے۔

**شاہد احمد اور اس عجیبوں کا یہاں گزر کہاں؟**

شاہد صاحب نے محکمہ اطلاعات اور ریڈیو پاکستان کے دفتروں کی دھوکل چھانی اور جس افسر سے بات کی اُس نے مخفی سافر بھیر کر دی کہا۔ ”آپ کہاں اور یہ ملازمتیں کہاں؟ ہمیں افسوس ہے کہ آپ کے لائق کوئی جگہ نہیں۔“ ریڈیو پاکستان اور محکمہ اطلاعات تو کیا شاہد بھانی کے لیے پورے پاکستان میں کوئی جگہ نہیں۔ ان کا قصور یہ ہے کہ وہ استثنے قابل کیوں ہیں۔ مولوی نذر بر احمد کے پوتے کے لیے دلی کے جیت علاموں کے خاندان کے چشم و پرداز کے لیے اعلیٰ درجے کے اہل قلم اور بے مثل مترجم کے لیے۔ موسیقی کے ماہر و مبصر کے لیے۔ تساقی کے ایڈیٹر کے لیے۔ ایک بھوکے بھائے شریعت انسان کے لیے ریڈیو پاکستان میں۔ محکمہ اطلاعات میں اور پاکستان کے کسی دفتر میں کوئی جگہ نہیں۔ پورے پاکستان میں کوئی جگہ نہیں۔

شاہد بھانی نے اب تو کوئی کامیابی چھوڑ دیا ہے۔ جو کچھ مل جاتا ہے اسی پر قناعت کر لیتے ہیں۔ ریڈیو کے پروگراموں پر گزہ بس رہو رہی ہے۔ ”امریکہ تھارا شکریہ“ کے نام سے فتح رکھتے ہیں۔

اور خود تو کسی طور کا لکھائے پھر سدر پر عمل کرتے ہیں۔ شام کے وقت ان کی بیٹیک میں شاگردوں کا جمکنہ ملائیا ہے مگر ان سے کچھ آدمی نہیں ہوتی۔ کچھ ان پر خسرہ ہی ہوتا ہے تا ان پر تان اڑتی ہے۔ چاہئے کا دوار چلتا ہے۔ پیریاں ملائیں ہیں (دل سُلکتے ہیں) اور اس طرح وہ تحکم ہار کر پڑھتے ہیں اور سو جاتے ہیں۔

(۶)

ایوب خان کے عہدہ حکومت میں جب رائٹر جگہ قائم ہوتی تو اس کے قانوندار ممبرز میں شاہدِ بھائی بھی شامل تھے۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ ان کے قدر دالوں اور ان کے نیاز مندوں نے ان کی عزت و تکریم میں کوئی کسر اٹھا کر نہیں رکھی۔ ان کی مالی حالت بھی نسبتاً بہتر تھی۔ انہوں نے مشرقِ بعید کے چند ملکوں کا دورہ بھی کی تھا۔ اور وہاں پر صیغہ کی موسیقی پر تقریبیں کیں۔ یہ حقیقت ہے کہ موسیقی کے علم اور اس کی تاریخ پر شاہدِ بھائی کی بڑی گہری نظر تھی۔ اور یہ علم انہوں نے صرف کتابوں سے حاصل نہیں کیا تھا بلکہ موسیقی کے پڑے پڑے گیا نیوں کی صحبت میں بیٹھ کر ان سے سیکھا تھا۔ شاہدِ بھائی بہت اچھا گھانے بھی تھے۔ لیکن ان کی آواز میں رسی نہیں تھا۔ وہ شعر کے پکتے تھے لیکن آواز سانپہ نہیں دیتی تھی۔ بڑے بڑے گانک ان کے سامنے کانوں پر ہاتھ درکھستے۔

شاہدِ بھائی پہلے تو کسی سے ہٹکرنا نہ یافتے لیکن اگر کوئی ان سے الجھ جی پڑتا تھا تو وہ کسی گھر بندہ تھے وہ سناتے کہ دھری جاتی ہے اٹھائی۔ ان کے قلم کی جولانیاں دیکھنے کے قابل ہتوں۔ اس نوعیت کی ان کی تحریریں پڑھ کر یہ یقین نہ آتا کہ یہ وہی شاہدِ احمد ہیں جو عام زندگی میں انتہائی مختصر المذاہج اور شرمند ہیں ایک مرتبہ جو شش صاحب نے ان کے دادا ڈپٹی نذیر احمد کی زبان اور محاورے پر کہیں اختراض چڑھایا تھا۔ لیکن پھر اللہ دے اور بندے لے یہی تفصیل میں جانا نہیں چاہتا۔ انکار کے جو شش نہر میں تھا۔ ایک کامیاب کام مضمون پڑھ لیجیے۔ مخفی اور انشائی ادبی جنگ اور چکیست و شرد کے سور کے کے شاہدِ بھائی کا مضمون پڑھ لیجیے۔ مخفی اور انشائی ادبی جنگ اور چکیست و شرد کے سور کے بعد یہ تیرا اہم سور کہ ہے۔ ایک طرف ایک عظیم شاعر تھا، ایک طرف ایک عظیم نثر مکار۔ یہ نثر اور شاعری کا سور کہ تھا جس کا فیصلہ آئنے والی نسلیں ہی کو سیکھیں گی۔ اس سلسلے میں مشقتوں خواہ کا یہ لیفہ بھی شدہ لیجیے۔ کہیں کوئی جلسہ ہو رہا تھا۔ جلسے کے منتظم نے خواجہ صاحب سے کہا، ”اوشاہدِ بھائی اور جوش صاحب دونوں کو اپنے ساتھ لے آنا۔“ خواجہ صاحب نے کہا کہ ”اگر راستے میں دلوں کی صلح ہو گئی تو کون ذمہ دار ہو گا؟“

شاہدِ بھائی ریڈیو پاکستان میں اسٹاف اور ششٹ میں اور جس بخاری مرحوم نے شاہدِ بھائی کو ملازمت سے الگ کر دیا اور بخاری صاحب کے خلاف ہو گئے۔ بخاری صاحب کا کہنا تھا کہ شاہدِ بھائی صرفی لگا کر چلے جاتے ہیں اور کام نہیں کرتے۔ لہذا ہم ان لے لکھئے ہوئے ہر فخر پر انہیں عطا کرو۔

دینے کے لیے تیار ہیں۔ شاہد بھائی اللہ بنجتے بہت حساس اور زود رنج تھے۔ اس سے انہیں نقصان بھی بہت پہنچا۔ ان کے مہمت سے دوست ان سے علیحدہ ہو گئے۔ کمال کی بات تو یہ ہے کہ اس کے ساتھ ساتھ وہ وضع دار بھی تھے اور ان میں مروت بھی تھی۔ اس وضع داری اور مروت سے جہاں شاہد بھائی کو نقصان پہنچا وہاں "ساقی" کو بھی پہنچا۔ خود "ساقی" بھی ان کی وضع داری کا ایک نمونہ تھا۔ اپنا اور اپنے بال پکوں کا پیٹ کاٹتے اور "ساقی" کا پیٹ پھرتے۔

شاہد بھائی مترجم ایسے تھے کہ ترجیح کو اصل کر دکھاتے۔ شاہد بھائی کے طالب علمی کے زمانے میں جب ایشیع ڈرامہ دم توڑ رہا تھا تو شاہد بھائی اور ان کے کالج کے رفقانے اس میں جان ڈالی۔

اس زمانے کے جوان سال اور ہومہار ادیبوں میں یونام آتے ہیں۔ جناب شاہد احمد۔ جناب فضل حق قریشی۔ جناب انصار ناصری۔ جناب تائب شہزادہ بلوی۔ جناب ظفر قریشی۔ جناب صادق الجیزی۔ ماصر ممتاز۔ اخلاق احمد دہلوی۔ خسرو دہلوی۔ اس برات کے دلخوا شاہد احمد تھے یہی وہ حضرت تھے جو "ساقی" کے اجراء میں شاہد بھائی کے معاون تھے۔ اور "ساقی" آئینہ دار مقاولی کی تہذیبی زندگی کا "ساقی" اردو ادب میں دلی اسکول کا نمائندہ بھی تھا۔ "ساقی" قرقی پسند اور کام حشر پر بھی تھا۔ ساقی کا حلقوہ دیسیع سے دیسیع قر ہوتا گیا۔ اور اتنا دیسیع ہوا کہ یہ ہندوستان کی نام اپنی تحریکوں کا محور بن گیا۔ ساقی کے تلمی معاونین میں منشی پریم چندر، اختر حسین رائے پوری، منظو، کرشن چندر، راجندر سنگھ بیدی، عصمت چنتانی، مرزا عظیم بیگ چنتانی دیغیرہ۔ شاہد بھائی کے جوان سال ساکھیوں کو اسی وقت کے ممتاز اہل قلم کی مروقتی حاصل تھی۔ اور سچ تو یہ ہے کہ یہی لوگ اپنے بزرگوں کی میراث کے وارث بھی تھے۔ ساقی کی اسی شیم نے ساقی کو کامیاب بنانے میں نہ دن کو دن سمجھا ز رات کو رات۔ ساقی کے اجراء سے پہلے یہ نجوان عربک کالج کی ڈرامہ کو سوسائٹی کے تھہر میتے اور کالج کی مالی امداد کے لیے ڈرامے ایشیع کی کرتے تھے۔ یہ ڈرامے لکھتے بھی تھے اور ایشیع پر اداکاری بھی کرتے تھے۔ فضل حق قریشی جہاں ڈرامہ نویس تھے، وہاں وہ بڑے اپنے اداکار بھی تھے۔ جناب جبار غازی اور حکیم اقبال حسین صرحوم جو جماعتِ اسلامی کے بنیادی ڈگن تھے، بڑے اپنے اداکار تھے۔ جبار غازی صاحب سوا اگ ڈرامہ لکھنے میں بڑی ہمارت رکھتے تھے۔ چنان پر المخنوں نے اپنے ڈرامے "ہنس پیا" کی ڈاگشن بھی خود کی تھی فضل حق قریشی کے ڈرامے "زبردستی کی شادی" میں حکیم اقبال حسین صاحب نے ہیرود کا اور اخلاق احمد دہلوی نے ہیرودن کا روی کیا تھا۔

ڈاکٹر اشیاق حسین قریشی ملک کے نام وہ ڈرامہ نویس تھے انہوں نے ایشیع اور ریڈیو کے لیے بے شمار ڈرامے لکھے۔ ڈاکٹر صاحب نے بزم تہذیب اردو کے لیے بھی ایشیع ڈرامے لکھتے۔

اور انہی میں اداکاری بھی کی اور ایک مرتبہ ایک نس کار دل بھی کیا۔ وہ اپنے ڈراموں کی ڈائرکشن خود کیا کرتے تھے۔ وہ کے ان نوجوان ادیبوں کی مخفیں "کتب خانہ علم و ادب" میں جما کرتی تھیں۔ یہ کتب خانہ بڑی پُر رونق جگہ پر تھا۔ پھر رہ نوجوانی میہاں سے انہوں کو ساقی ان کے ذفتر میں دھماچو کڑی مچاتے یہاں کام بھی ہوتا اور قفرت بھی ہوتی۔ ساقی، کاد فرز اس کوئی کے ایک حصتے کے دو کروں میں تھا جس میں کسی زمانے میں شاہد کے دادا ڈپٹی نذیر احمد کی علمی وادبی مخفیں بپاہو اکتی تھیں اور جہاں وہ تصنیف و تالیف کام کیا کرتے تھے۔

شاہد بھائی کی شخصیت کے ساتھ ان کے رفتار کا ذکر اس لیے ضروری تھا کہ شاہد بھائی مجلسی آدمی تھے۔ دوستوں کے بغیر ان کا کوئی کام پُر امہنیں ہوتا۔ وہ اپنا شمار ادیبوں میں ہنپیں کرتے تھے اور یہ کہا کرتے تھے کہ میں ادب ہنپیں ہوں، ایڈیٹر ہوں۔ اگر ان کی یہ بات مان لی جائے تو پھر یہ سوال اٹھتا ہے کہ تملک میں ایسے کتنے ایڈیٹر ہوں گے جنہوں نے ادیبوں کی ایک نئی نسل کو بین صلاحتیوں کو پُر دے کار لانے کے موقع فراہم کیے، اور ان کی ذہنی تربیت بھی کی۔ اور ان کی ایسی تکارشات کو جو دھماکہ خیز مقین اور معاشرے کے میکے دار جنم کی خسریوں پر ناک بھوں پڑھاتے تھے، انہیں اپنے رسائلے میں شانع کی۔

بے شمار ادیبوں نے انہیں نوٹا اور وہ خوشی خوشی نہستے رہے۔ انہوں نے ضرورت مند ادیبوں سے کتابیں لکھوایا۔ اگرچہ یہ کتابیں ردی کے مجاہد بھیں لیکن شاہد بھائی نے ان کی عیارت اور خودداری کو بھیں ہنپنے دی اور اس طرح ان کی مالی امداد کی۔ ایک مشہور ادیب کی پیوں نٹ کر کر اچی آئی تو شاہد بھائی نے اس کے شوہر کی بے شمار کتابوں کی رائلٹی کے کاغذات اس کے حوالے کر دیے۔

آخری عمر میں شاہد بھائی وہ پہنچے سے شاہد بھائی ہنپیں رہے تھے۔ ذمہ نے کی گردش بیشتر انسانوں کو بدل دیتی ہے لیکن کچھ انسان ایسے بھی ہوتے ہیں جو ان حالات میں بھی اپنا مقام ہنپیں کھو تے اور زین چگہ ڈلے رہنے ہیں اور مشکلات کا بڑی خندہ پیشانی سے مقابلہ کرنے ہیں۔ پاکستان بننے کے بعد شاہد بھائی کی خودداری میں کوئی فرق ہنپیں آیا۔ لیکن دل کا دورہ پڑنے سے سال دو سال پہنچے وہ اپنے بیشتر پرانے سماجیوں سے کارہ کر چکے تھے۔ شاہد بھائی مر گئے اور ایک دن ہمیں بھی مرنیا ہے اور ان کی پوری زندگی کا حسابہ میا جائے تو ان میں خوبیاں اتنی تھیں کہ متوڑی سی کمزوریاں ان میں چھپ جاتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کی روح پر اپنی رحمتیں نازل کرے (آمين)۔

# عَطِيَّةُ بَنْجَرَمُ

عطیہ بنگر جوانی میں ایک زنگین داستان تھیں اور یہاپے میں وہ اس داستان کی داستان گوں گئیں۔ اور اسی کے سہارے اور سائے میں وہ زندہ رہیں۔

میں نے عطیہ بنگر کو اُس عمر میں دیکھا جب ان کی جوانی دخل رہی تھی۔ بُونا ساقد۔ بُڑی بُڑی رُشنا انکھیں۔ ان انکھوں میں بلایک چپک اور ذہانت تھی۔ ہاں رنگ روپ وقت کے ساتھ بدلتا گیا۔ اب کچھ مٹیاں لہو کر سانو لا ہو گیا تھا۔ ناک ستواں تھی۔ ساری پارسزوں کی طرح باندھتی تھیں۔ پاؤں میں گرگانی۔ ناپ تول کر قدم رکھتیں۔ آواز بُڑی رُحیب دار۔ انکھوں میں پچھوؤں کے گجرے۔ گلے میں کبھی سیاہ والوں کی مالا، کبھی کنٹھا۔ بغل میں چھتری۔ آگے آگے عطیہ اور پچھے پچھے ان کے شوہر۔ فیضی رحیمیں!

مشہور مصور فیضی رحیمیں جو عطیہ کے عشقی میں یہودی سے مُسلمان ہو گئے تھے، عطیہ کے اشاروں پر ناچھتے۔ دیسے عطیہ کے اشاروں پر کون نہ ناچا؟ کسی نے دل زندگی تو کسی نے ایمان!۔ عطیہ کے چاہنے والوں کی فہرست میں کئی نام آتے ہیں۔ ان میں وہ بزرگ شامل نہیں ہیں جو پچھے پچھے ان کے نام کی مالا پچھے تھے جس پر نظر ڈالی وہ ان کے نام کا کلمہ پڑھنے لگا ان کے عاشقوں میں موتوی شبی کے علاوہ علامہ اقبال کا نام بھی آتا ہے۔ بُرناڈٹ نے ایک بار دیکھا تو رام پیک پڑی۔ ان کے عاشقوں کے بے شمار خطوط ان کے پاس محفوظ تھے۔ خود عطیہ نے (العقل ان کے) ان میں سے کسی کو گھاس نہیں ڈالی۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ رب ان کے دام میں پھر لکھے اور تڑپتے رہے اور وہ ان کا تماشا دیکھتی رہتیں۔ عطیہ کے آخری عاشق میں فیضی رحیمیں تھے۔ میں اکثر سوچتا ہوں کہ اگر خدا نہ تو استہ عطیہ کی شادی فیضی سے پہلے ان کے عاشقوں میں سے کسی سے ہو جاتی تو اُس کا بھی وہی حشر ہوتا جو بے چارے فیضی کا ہو۔ وہ فیضی سے ذرا اذرا سی بات پر خفا ہو جاتیں اور اسے بُری طرح ڈالتیں اور بے پناہ غصتے کے عالم میں اسے یہودی کٹ کتیں۔ لیکن فیضی ہر وقت بُری بیگم صاحب! بُری بیگم صاحب! کہتے اور ایک وفادار کئے کی طرح دم ہلاتے رہتے۔ وہ فیضی کی تصویریں اس طرح دکھاتیں کہ جیسے یہ ان کی اپنی بنائی ہوئی تصویریں ہیں اور فیضی کی جگہ وہ ان تصویریوں کی داد دیتیں اور اکثر یہ کہا کرتیں۔ یہ تصویر دیکھو! اس کا آئندیا میں نے فیضی کو

دیا تھا۔۔۔ کیون نیپی؟ اور فیضی حسبِ معمول کہتے۔ جی سیگم صاحب!

عطیہ بیٹی میں پسیدا ہوئیں۔ ان کی زبان پر کوئی زبان کا اثر تھا۔ لیکن انھیں اردو اور فارسی کے بہت سے شعر یاد تھے۔ وہ انگریزی اور فرانسیسی فراش سے بولتیں۔ ملک کے ممتاز ادیبوں اور علماء کی صحبت میں انہوں نے بہت کچھ سیکھا۔ انھیں بات کرنے کا سیدیقہ آتا تھا۔

عطیہ اور قلوپڑو کی داستان میں کوئی فرق نہیں ہے۔ قلوپڑہ ایک نلک کی حکمران تھی۔ اُس کے دام محبت میں سیزر اور الٹوٹی۔ اس طرح پھنسے جیسے کھڑی کے جال میں مٹھی پھنس جاتی ہے عطیہ کی زلفِ گردگیر کے گرفتار بڑے بڑے والش دوست تھے۔ وہ دلوں کی ملکہ مخفیں عطیہ کے بارے میں نواب نسمن الملک کے سیدری مرہوم عبد الحافظ باعکاظہ نے بتایا کہ جب میں جوان تھا تو عطیہ ایک چھوٹی سی لڑکی تھی۔ اُس کے والد کا گھر ہمارے محلے میں تھا اور جب ہم اپنے محلے میں کوکٹ کھینتے تھے تو یہ گیند اٹھا کر لاتی۔ میں نے اُن سے پوچا کہ آپ نے عطیہ کی جوانی بھی دیکھی ہو گی۔ آخر عطیہ میں ایسی کون سی بات تھی کہ جس پر وہ نظر ڈالتی، وہ اُس کا ہو جاتا۔ باعکاظہ صاحب نے کہا کہ اُس زمانے میں مسلمان خواتین گھر سے باہم نہیں نکلا کرتی تھیں۔ لیکن عطیہ نڑی سے پر دے کی پابند نہیں تھی۔ لہذا مسلمان ہلماں، ادیبوں اور شاعروں کے لیے وہ ایک نئی چیز تھی۔ پھر وہ مردود کی محفوظوں میں سبیثہ: ۱۵

ان سے کھل کر بات کرنے سے نہیں شرما تھی۔ اور مسلمانوں میں دل پھیلک حضرات کی کمی نہیں ہے۔ ممکن ہے ایسا ہو لیکن اُس کے سوا بھی کچھ ضرور ہو گا جہاں تک مولوی شبیل اور عطیہ کے عاثمۃ کا تلقین ہے تو عطیہ نے ایک انت روپیوں میں مجھے بتایا کہ اُس کے والد کا بیل میں برطانوی حکومت کے ہاتھ کم شرمند اور ان کی مولوی شبیل سے دوستی تھی۔ عطیہ مولوی صاحب کو چھا کہتی۔ لیکن جب مولوی صاحب پوچا کی جد سے آگے بڑھے تو بقول عطیہ اُس نے انھیں ڈانت دیا۔ لیکن یہ بعض پرداہ داری ہے۔ مولوی شبیل کے خطوط سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ معاملہ و وظفہ تھا۔ اور دونوں طرف تھی آگ برابر لگی ہوئی۔ لیکن یہ بات آگے نہیں ٹوٹی اور یہ شاید افلاطونی محبت تک رہی۔

جس زمانے میں میں ریڈیو پاکستان سے عطیہ کے انٹریو کا استظام کر رہا تھا تو مولوی عبد الحق صاحب نے مجھ سے یہ کہا تھا کہ تم عطیہ سے یہ بھی پوچھنا کہ مولوی صاحب کی ٹانگ میں گولی کیسے لگی تھی؟ میں نے یہ سوال عطیہ سے انٹریو میں تو نہیں پوچھا، ایک بخی ملاقات میں پوچھ دیا۔ عطیہ اس پر بگدگئی اور کہنے لگی۔ لمحیں یہ بات مولوی عبد الحق نے بتائی ہو گئی؟ اور میں آج تک یہ سوچ رہا ہوں کہ آخر یہ کیا بات تھی۔ دیسے میں یہ اچھی طرح جانتا ہوں کہ مولوی عبد الحق اور مولوی شبیل میں کافی کٹا چینی تھی اور مولوی شبیل کے خلاف مولوی عبد الحق صاحب نے مودودیہ شیعیانی مخصوص سے کام یا تھا لیکن اُس کے باوجود شرعاً جنم کی اہمیت اور مولوی شبیل کے مرتباً ہیں کوئی فرق نہیں آیا۔

علیہ تے بتایا کہ سیرت النبی مکے سلسلے میں نواب صدیق حسن خاں اور ریاست بھوپال کی حکمران نواب سلطان جہاں سعیم کو انتخوب نے اس بات پر آمادہ کیا تھا کہ وہ مولوی شبیح سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت پر کتاب لکھوائیں۔ اور مولوی صاحب نے علیہ تھے کہ اس کام پر آمادہ کیا تھا۔ چنانچہ سیرت پر غیرہ بانوں میں بنت کام ہو چکا تھا اُس کے ترجیحے علیہ تھے کہ وہ اسے بنائے سکتے۔ وَاللَّهُ أَعْلَمْ علیہ تھے اپنے انٹرویو میں یہ بھی بتایا کہ مولوی صاحب نے اسے لکھنے آئے کی دعوت دی تھی۔ چنانچہ اس نے تھاریں گاڑی میں بیٹھی سے لکھنے کا سفر کیا۔ علیہ تھے کہا کہ جب یہیں لکھنے پہنچی تو ٹری دھوکاں دھار بارش ہو رہی تھی۔ میں نے دیکھا کہ مولوی صاحب چھتری لٹکئے اسٹینشن کے ایک کونے میں گھٹے ہیں۔ ایک دس برس کا بچہ میرے کپرٹنٹ کے قریب اُس وقت آیا جب میں گاڑی سے اٹر چکی تھی۔ اُس بچے نے مجھ سے پوچھا۔ کیا آپ ہی علیہ سعیم ہیں۔ میں نے کہا۔ ہاں میں ہی علیہ سعیم ہوں۔ بچے نے کہا۔ میرے سامنے چلیے، مولوی صاحب بھی آئے ہیں۔ چنانچہ میں نے قلن کے سر پر سامان رکھوایا اور پیٹ فارم سے باہر نکلی۔ باہر ایک بیکا پہنچے ہی گھٹرا تھا۔ قلن نے اُس میں سامان رکھا اور وہ بچہ آگے بیٹھ گیا اور دیکھا چلا۔۔۔ دیکھتی کیا ہوں کہ میرے پیچے کے بیکے میں مولوی صاحب سمجھئے سمجھئے ہیں۔ مولوی صاحب کی اس حالت پر مجھے بے اختیار ہنسی آگئی۔ محتوا ڈیو کے بعد یہاں مولوی صاحب کے گھر پہنچا اور میں گھر کے اندر داخل ہوئی۔ اتنے میں مولوی صاحب بھی آگئے۔ مولوی صاحب کا گھر پر اسے زمانے کا تھا۔ ڈیو ڈھی سے گزرد تو سامنے صحن۔ پھر بڑا مدد، پھر دونوں طرف کمرے۔ مولوی صاحب کی اہمیہ اور ان کی بیٹی سے ملاقات ہوتی۔ چڑھی دار پا جاسہ، ڈھیلا ڈھالا بنت کرتا۔ سر پر دوپٹہ۔ دونوں ماں بیٹھیوں کے کپڑے گھریں رنگے ہوئے تھے۔ دونوں کے ہاتھوں میں دھانی چوڑیاں تھیں۔ ماں کے ہاتھوں اور پاؤں کی انگلیوں میں چھٹے، ناک میں لونگ اور کافوں میں بندے ملتے۔ بیٹی کی ناک میں شیم کا تسلکا تھا۔ ابتدی کافوں میں بالیاں تھیں۔ دونوں کے بال اُلٹے تھے۔ میں یہاں ایک ہفتہ رہی اور دونوں ماں بیٹھیوں میں گھل مل گئی۔ میں ان سے اتنی بے نکلفت ہو گئی کہ میں نے ان کے ساتھ مل کر دھونک پر سوچ کے گیت گائے۔ ایک دن مولوی صاحب نے مجھ سے کہا کہ آزادی نشوون کے سلسلے میں تھارے بجھی خیالات کرنے کا موقع دیا جائے گا۔ علیہ تھے کہا کہ جب علام حضرات آگر بیٹھے اور میں پوچھے کے پیچے ایک مومن تھے پر جیو گئی اور بات چیت شروع ہوئی تو میں علمتا۔ کو تو کی بہتر کی جواب دیتی رہی۔ پھر پرے کا سلسلہ آیا اور میں دورانِ تقریباً اسی پوچش میں آئی کہ پرے سے نکل کر علام حضرات کے درمیان آئی۔ ایک بار تو علام نے بیک آواز لا تول پڑھی اور پھر وہ عنصڑ سے احمد کرچے گئے۔ میں نے کہا خود لا تول پڑھی اور خود چلے گئے۔

مولوی شبک صاحب کا یہ حال تھا کہ ان کے چہرے پر ایک رنگ آتا اور ایک جاتا۔ وہ انتہائی غفتے میں مجھ پر برسنے لگے اور انہوں نے کہا "عطیہ سیمیر! اب میں علماء کو منہود کھانے کے قابل ہنہیں رہا۔" مولوی صاحب علماء کو منہود کھانے کے قابل رہے یا انہوں نے ایک آٹھ کرے علم نے ہی ثابت کر دیا کہ ان کے پاس میرے اختراضات کا کوئی جواب نہیں تھا۔

نواب سلطان جہان بیگم کے بارے میں عطیہ سیمیر یہ کہا کرتی تھیں کہ اگر بیگم صاحبہ چاہتیں تو بڑے بڑے نوابوں اور نواب زادوں کے رشتے موجود تھے لیکن انہوں نے ایک عالم بے بدال مولوی نواب صدیق سن فان سے شادی کی جوں کے پس خشم کی دوست کے سوا اور کچھ نہ تھا اور بیگم صاحبہ ان کی اسی طرح خدمت کرتی تھیں جس فرج اس زمانے کی ایک عام حورت اپنے سوہنگی کیا کرتی تھی بیگم صاحبہ ایک باپروہ خاتون تھیں۔

عطیہ حسن پرست اور نشیق مراجع تھیں۔ بمبئی میں وہ ساحل سمندر پر، جب چاند کی چودھویں ہوتی تو ایک پارٹی کر تھیں جس میں حسین عورتیں اور نوکش رُد نوجوان پسید بس مہنگے کے جمع ہوتے۔ عورتیں متبا اور چھپا کے پھوپھوں کے بارادہ گھرے پہنچتیں۔ جوڑے میں سفید پھوپھوں کا بار پٹھا ہوتا۔ کان کی بالیوں میں بھی پھول پر دئے ہوتے۔ پھر ساحل سمندر پر ساز کے ساتھ چاند اور چاندنی کے گیت گائے جاتے۔ اپنی میں جنمیں بھی ہوتیں۔ چاندنی رات کی موسیقی عطیہ سیمیر خود ترتیب دیتیں۔

عطیہ کی بہن نواب جنبریہ کی بیگم تھیں۔ عطیہ کی زندگی میں عیش و عشرت اور دولت کی کوئی کمی نہیں تھی۔ چنانچہ انہوں نے بھرپور زندگی گزاری۔ عطیہ کا کہنا تھا کہ ان کے دل میں کوئی ایسی خواہش نہیں تھی جو لوڑی نہ ہوتی ہو۔ عطیہ صورت شکل سے جادوگر دنی معلوم ہوتی تھیں۔ وہ صرصبی گئیں اور فراعنة مصر کے زمانے کی تہذیب کی تاریخ کے ساتھ میں ان کا سلطان خاصاً دیکھا گئا۔ وہ اس زمانے کے داگ را گئیوں کی شکمیں امراء بُند و خان اور دُسرے گائے والوں اور چائے والیوں کو بنایا کہ ان سے گواہیں۔ اور یوں لگنا بیسے ہم فراعنة مصر کے زمانے کے مصریوں پہنچ گئے ہیں۔ وہی ہبہت اور ہنوف! وہ دیکھو فرخون کی سواری گزرد ہی ہے۔ وہ اہرام مصر کی تعمیر کے لیے مصر کے باشندے، جو بے گار میں پکڑے گئے ہیں، اور بخیر دن سے بندھے ایک چنان کو گھسید کر لارہے ہیں۔ چنان پر اور سیمیر کھڑے مزدود دن کی نشی پیٹھ پر کوڑے برسا رہے ہیں۔ اور وہ ہنود ہمان ہو رہے ہیں۔ ان میں سے کئی ایک دیگستان کی دھوپ میں گزر کر مر گئے اور ان کی لاٹیں گھٹی چل آ رہی ہیں۔ پھر وہ موسیقی، جب فرخون میرا ہے اور اس کی لاکش کو چار دیواری میں بند کیا جا رہا ہے، اس کے سامنہ اس کی ملکہ، کنڑی، غلام اور اس کی دولت اور خواراک بھی دفن کی جا رہی ہے۔ ملکہ اور کنڑوں کے دم گھٹنے کی آوازیں۔ پھر دریاۓ نیل کا مد بجزر۔ عطیہ راگ طروع ہونے سے پچھر راگ کی شکل پیش

کرتی اور راگ کے ساتھ ساتھ اس پر تبصرہ بھی کرتی جاتی۔ اس کے پاس اس زمانے کے ساز بھی تھے اور صدر کی موسیقی پر کہیں بھی۔ یوں لگتا تھا کہ بیسے فرعون کی ملکہ اہرام سے مکن آئی ہے اور اپنے زمانے کے حالات سنائی ہے۔

عطیہ کو قیمتی پتھروں اور جواہرات کی بڑی پرکھ ملتی۔ اس کے پاس ان پتھروں اور جواہرات کا بہت بڑا ذخیرہ تھا۔ عطیہ کی شخصیت انتہائی پُراسار ملتی۔ اس پر بہت کچھ لکھا گیا ہے اور بہت کچھ لکھا جائے گا۔ وہ ایک پوری صدی کی تہذیبی زندگی کی بھی ملتی۔ اس کے نزدیک میں ایسے شخص بھی تھے جو اس کے قیمتی پتھروں اور بے مثال جواہرات سے زیادہ نادر تھے اور جن کو شکار کرنا عطیہ کے ملا دہ اور کسی کے بس میں نہیں تھا۔

فیض عطیہ سے پہلے پل بے سیگم جنگیرہ بھی اللہ کو پیاری ہو گیں۔ اب اس بھری پُری دنیا میں عطیہ تہوارہ گیں۔ اور پھر جب وہ بیمار ہوئی اور ہاتھ پاؤں نے سامنہ نہ دیا تو جا ج اسپتال میں داخل ہو گیں۔ ان کی دفات سے چند دن پہلے دیوبو پاکستان کے ایک نمائندے ایس ایم سیم نے ان کا انٹر دیوکی اور ان سے یہ سوال پوچھا: "سیگم صاحبہ! کیا ان حالات میں آپ یہ نہیں سوچتیں کہ آپ کی کوئی اولاد ہوتی... کوئی بیٹا ہوتا اور وہ آپ کی خدمت کرتا۔" عطیہ نے کہا۔ "اور اگر وہ نایاب ہوتا؟... سوال کرنے والے کے ہونٹ سل گئے... عطیہ دنیا سے خوش خوش گیں۔ انھیں زندگی سے پیار کرنا آتا تھا۔ وہ مرتبے وقت درستے میں خوشیاں دے گیں... اور وہ اپنی زندگی کا فتح میں سرمایہ اپنی قوم کے حوالے کر گیں۔

## مُلا رَسُوْزِی

مُلا رَسُوْزِی باغِ ذہبہار آدمی سنتے۔ ایک زمانے میں محل میں کوئی اخبار یا رسالہ ایسا نہ تھا جس میں مُلا صاحب کا مضمون نہ پچھتا ہو۔ مُلا صاحب تدوہ بے فائغ التحصیل سنتے۔ عربی فارسی کے عالم۔ بھوپال کے دیسہ یہ اسکوں میں ماسٹر سنتے۔ خالص دلایتی آدمی سنتے۔ کرذان کٹ مُونپنیں رنگ گندی علی گڑھی شیردالی پہناتے سنتے۔ گریوں کے موسم میں سر پہبیٹ لگاتے۔ سائیکل اور کی سواری میں رہتے۔ پچھلے پہیے کی کھونٹی سے سائیکل کو دھیکل کر اس پر سوار ہوتے۔ ایک دو فرلانگ چلنے کے بعد سائیکل کی پین اُنرا جاتی تو یہ نیچے اُنرا کر پتھر تلاش کرتے۔ اور پھر مٹونک پہبیٹ کر چین کو ٹھیک کرتے اور اچھل کر سائیکل پر سوار ہو جاتے۔ ایک دن میں نے مُلا صاحب سے کہا کہ آپ اپنی جیب میں پتھر کیوں نہیں رکھ رہتے؟ تو کہا کہ میں اپنے دوستوں سے تعقیقات خراب کرنا نہیں چاہتا۔

مُلا صاحب بولتے بہت کم سنتے لیکن جب بھی وہ بولتے تو ان کے بولتے ہی بغل میں ایک قہقہہ بلند ہوتا۔ میں جب بھی بھوپال جاتا تو مُلا صاحب سے ضرور ملتا۔

مُلا صاحب کی جیب میں ایک بڑا رہتا جس میں بھوپال کا مشہور لکھا ہوتا اور جنینتی تو وہ اکثر اپنی مٹھی میں دبائے رکھتے۔ جہاں موقع طلاق چینتی میں سے چونا نکال کر پاٹ لیتے۔ وہ اپنی ستریوں میں بھی اسی چونے سے کام لیتے اور بڑے مرے سے چونا لگا جاتے۔ آدمی مخوردے سے اناڑی سنتے۔ مکتن بھی لگاتے تو اس پر بھی چونے کا گھن ہوتا۔ مُلا صاحب دون کی بہت لیتے سنتے۔ اپنے نام کے آگے فاضل الہیات اور ایم آر ایس (لندن) اور ایم آر ایس (امریکا) وغیرہ ضرور لکھ کرتے سنتے۔ مُلا صاحب دیسے تو سارے ہندوستان میں مشہور سنتے لیکن بھوپال اگر اپنے تال (تالا) کی وجہ سے مشہور تھا تو اس کی شہرت کا باعث مُلا صاحب بھی سنتے۔ مُلا صاحب بلا کے حسن پرست سنتے۔ شہر کا کوئی حسین لاکا ایسا نہ تھا جس سے مُلا صاحب واقف نہ ہوں۔

بھوپال میں ایک اخبار فروشنگی دکان پر اکثر بیٹھا کرتے سنتے۔ یہی ان کا دفتر تھا۔ ان کی ڈاک ہیں آتی۔ خط کا بھاپ فوڑا دیتے اور بھاپ وہ پوسٹ کارڈ پر دیا کرتے سنتے۔ کوئی رسالہ یا اخبار ایسا

ہمیں تھا جو مضمون کے لیے مُلا صاحب سے تقاضا نہ کرتا ہو۔ اُس زمانے میں اخبار اور رسائے معاوضہ ہمیں دیا کرتے تھے۔ اخبار زمیندار تو ایسا اخبار تھا جس میں کسی کامضی یا نظم شائع ہونا ہی بڑی بات تھی لیکن مُلا صاحب تو سب ہی سے معاوضہ وصول کر لیتے۔ اس سلسلے میں وہ مردست سے کام نہیں لیتے تھے۔ مُلا صاحب سے مولا ناظر علی خان اور خواجہ حسن نظامی بھی اپنے خاص نمبر دل کے مضمون لکھنے کی فرائش کرتے تو مُلا صاحب ایک روپیہ فی صفحہ کے حساب سے اپنا مضمون پذریغہ دی پی۔ بھی موجود تھے۔ یعنی مُلا صاحب بر صیغہ کے اوپر میں پہلے کاروباری اور مضمون پذریغہ دی پی بھی موجود تھے۔ یعنی مُلا صاحب ایک روپیہ فی صفحہ کے حساب سے اپنا مضمون پذریغہ دی پی بھی موجود تھے۔ ایک مرتبہ میں نے امرت مر سے ایک رسالہ آبشار کے نام سے نکالا تھا اور مُلا صاحب سے تھے۔ ایک مرتبہ میں نے امرت مر سے ایک رسالہ آبشار کے نام سے نکالا تھا اور مُلا صاحب سے فرائش کی کہ وہ اس کے لیے منموئی بھی میں۔ اس کے جواب میں مُلا صاحب نے یہ لکھا کہ تمہارے خط سے یہ معلوم ہوا کہ تمیر سمجھتے ہو کہ میں مضمون بغیر معاوضہ کے لکھوں گا تو یہ خیال اپنے دل سے نکال دو یہ لکھو کہ کتنا معاوضہ میں مضمون کا دو گئے تاکہ میں اسی حساب سے مضمون لکھ کر تھیں دی پی کے ذریعے بچ جاؤں۔ مُلا صاحب شاعری بھی کرتے تھے لیکن ان کی شاعری رُزی تک بندی ہوتی۔ مُلا صاحب کے مظاہر کے کئی جمouے شائع ہو چکے ہیں جن میں "لامٹی اور بھینس" بہت مشہور ہے۔ ان کی گلابی اردو بھی بہت مقبول ہوتی۔ اُس زمانے میں سولوی صاحبان جس زبان میں دعظت کیا کرتے تھے، مُلا صاحب کی گلابی اردو اسی زبان کا چرچہ تھی مثلاً ... اما بعد۔ فرمایا گلیڈ استون صاحب نے یہی اپنی تقریر کے کہ سورج انگریزی اقتدار کا بوجھ کتا ہے یعنی تمام لکھوں میں ہمارے کے مزید آگر رہے گا دن تیامت کے نیزے سوا پر جیسا کہا ہے گر جا کے برشے سولوی صاحب نے کہ کہا جاتا ہے ان کو پایا ہے اعظم بھی۔ پس اس واسطے اے سیع کی بھیرہ بشارت ہوت کو داسٹے سے ہمارے لئے ان ملک کے کہ سایہ ہے جس پر ملکہ کا بومادر مہربان ہے ہندوستان کے راجاؤں، جہارا جاؤں اور نوابوں کی بالحقیق بعد ازاں زوال گئی بہادر صرخوں کے ...

مُلا صاحب کے مظاہر میں بھرتی اور خانہ پری بھی ہوتی لیکن کچھ جملے ایسے کہیے بھی ہوتے جو مزادے جاتے اور پرسوں یاد رہتے۔ مُلا صاحب نیشنل سٹ مُسلمان تھے۔ وہ خلافت کے حامی تھے۔ تو کوں کو دادِ شجاعت دیتے تھے۔ نئی روشنی اور صفری تہذیب کے خلاف تھے۔

وہ شروع شروع میں محمد صدیق جو ان کا اصلی نام تھا، کے نام سے لکھتے تھے۔ پھر وہ محمد صدیق توحیدی کے نام سے لکھنے لگے اور آخر میں انہوں نے مُلا رحوزی کا قلمی نام اختیار کر لیا۔ گلابی اردو میں لکھنے کی اصل وجہ یہ تھی کہ یہ سرکاری طالم تھے۔ بات پتے کی کہنا چاہتے تھے سو گلابی اردو ایک پروگرام جس میں وہ سب کچھ کہہ جاتے۔ اس میں شیءہ ہمیں مُلا صاحب اپنے عہد کے سب سے بڑے طنز فکار تھے۔ مُلا صاحب نے چار شادیاں کی تھیں۔ وہ اپنے مظاہر میں اکٹراپی بیویوں کا بھی ذکر کرتے

اور یہ لکھتے کہ بیوی میرا ایک نے یہ کہا لیکن بیوی بیز پار نے اس سے اختلاف کی۔ ملا صاحب کا ایک گھر چاروں بیویوں کے لیے تھا لیکن دوسرے گھر بیش وہ تنہار ہے تھے اور یہاں وہ تصنیف و تالیف کا کام کرتے تھے۔

ملا صاحب علم بخوبی، حضر اور دست شناسی میں ماہر تھے۔ وہ ہاتھ کی رینگھا دیکھو کر قسمت کا حوال بناد پیتے۔ صہبہ الکھنوی (مدیر "اذکار") کی ملا صاحب سے بڑی گاؤڑھی چینی ملتی۔ ایک مرتبہ صہبہ صاحب نے ملا صاحب سے کہا "اذکار" کے اعداد دیکھتا ہے ہیں کہ یہ دسالہ قائم دانم رہے گا۔ ملا صاحب نے کہا "یہی تو مشکل ہے کہ جب تک یہ پڑھ فاتح دہے گا، اس کا یہ ڈیپرٹمنٹ ڈپرٹمنٹ رہے گا"۔ ملا صاحب کی یہ پیشیں گوئی صحیح ثابت ہوئی۔ پرچہ مشکل رہا ہے لیکن صہبہ کا بڑا احوال ہے۔ ملا صاحب آدمی شکری سزاچ تھے۔ کبھی کبھی اپھی خاصی بائیں کرتے کرتے مُخْدِمُو زَبَّانَة او محفل سے اٹھ کر چلے جاتے۔ جس اسکوں میں وہ پڑھاتے تھے، وہاں ان کا یہ حال تھا کہ خصداً آجاتا قزم لذکون کو دُھنک کر دکھ دیتے۔

ملا صاحب کا مکان قبرستان کے اتنا قریب تھا کہ بس یہ سمجھیے کہ قبرستان ہی میں رہتے تھے۔ جب مرسے تو اُسی قبرستان میں دفن ہوئے۔ گویا گھر کی بات گھر ہی میں رہی۔ ملا صاحب کی تھی بیت پر قبرستان کا خاصلہ اثر تھا۔ کوئی مرسے باجیے وہ میکسون سے اپنے کام میں لگتے رہتے۔

اللہ بخشنے بڑی خوبیوں کے مالک ہے۔

---

# ممتاز حسن

کس کو خبر تھی کہ اکثر ممتاز حسن ایسے خوش دل اور خوش باشش آدمی ہیں جیتے پھر نے بہت بہت ہو جائیں گے میں ممتاز حسن کی زندگی میں ان پر لکھنا پاہتا تھا اور لکھنے کا وادہ کر ہی رہا تاکہ انہوں نے بچہ وقت سے پہلے لکھنے پر مجبور کر دیا ممتاز حسن کے سارے کام ایسے ہی تھے ممتاز حسن کی عمر چھپا سڑھ برس کی تھی اور یہ ان کے مرنے کی عمر نہیں تھی انہوں نے بہت سے کام پھیلا رکھے تھے زندگی میں ایک صد سو اور سب سے بڑا انھیں یہ پہنچا تھا کہ ان کی جوانی میں رفتہ سلطانہ انتقال کر گئی ممتاز حساب نے اپنی اس بیٹی کی بادیں رفتہ سلطانہ میہوریل ٹرست قائم کیا اور جب تک وہ زندہ رہے اور تو کچھ کرتے رہے اس ٹرست کی نذر کرتے رہے۔ یہ پاکستان اور ٹی وی سے انھیں ہموہی صفا و نسمہ ممتاز حافت سلطانہ ٹرست کے ذمہ میں جمع کر دیتے۔ وہ بے شمار اداروں کی اس ٹرست سے مدد کر رہے تھے۔

ممتاز حسن مرحوم کا نام اُس وقت سے سن رہا ہوں جب وہ ایف سی کالج میں پڑا رہا تھا۔ شاہد احمد دہلوی مرحوم ان کے ہم جماعت تھے۔ یہ زمانہ بجھے یاد نہیں۔ البتہ سراج الدین لفڑ کا ایف سی کالج کا زمانہ یاد ہے۔ ممتاز حساب بڑے ہونبڑا طالب علم تھے۔ ذکر الطبع، محتقہ اور سعادتمند۔ ان کی ابتدائی تعلیم امرت سریں ہوئی۔ یہاں انہوں نے پنجاب کے عربی کے سب سے بڑے فالم مولوی محمد عالم آسی سے عربی پڑھی خالصی بھی انہوں نے دل لگا کر پڑھی اور اس زبان پر انھیں قدرت تمام حاصل تھی۔ وہ انگریزی زبان کے اسکار نے۔ علاوہ اقبال کی بہت سی نظموں کے انہوں نے انگریزی زبان میں ترجمے کیے۔ جو سن زبانہ بڑے ذوق و شوق سے سیکھی۔

ممتاز حسن مرحوم کے والد غلام محمد مرحوم تھے جو ایک سڑا اسٹٹٹ کمشٹر تھے۔ خوش دل تخلص کرتے تھے۔ گجرات (پنجاب) کے ایک موشن ٹوڈی میں پیدا ہوئے۔

ممتاز حسن کا خادم ان پنجاب کے علماء و فضلا مکان خانہ میں تھا دراں میں بے شمار ایسے افراد گزرے ہیں جو فارسی زبان کے نامی گرامی شعراء اور نثر نگار تھے۔

اسی خادان کے ایک بزرگ محمد افضل خان تھے جو فارسی زبان کے نامور شاعر تھے۔ ممتاز حسن فارسی زبان کے بڑے اپنے شاعر تھے۔ ۱۹۵۰ء میں جب ان کی ملاقات ہر ان میں ملک الشعرا بہار سے ہوئی تو انہوں نے اپنا یہ شعر سُنتا۔

زحمت کم نمی گردد اگر بالائی یا مام آن  
نقاب از رُخ کشا یک لختہ دیدن از رو دارم

یہ شعر سن کر ملک الشعرا نے ان کی پیشانی پُرمی۔

ممتاز حسن مرحوم کی ایک غزل کے چند اشعار یہ ہیں :

|                                      |                                    |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| من گرفت طسم استیاز ما و تو           | رشمے رخشنات عیاں از پرده او ہام من |
| من محلی پڑ مردہ تو مرتشمہ ہر رنگ دلو | تازگی جوید ز دامان تو چباں سوختہ   |
| صد تقویر ہستی دُنیا و مافیہا تنو     | آستان یاد را پہنچاں ز چشم می گند   |

اور اب عراق کا رنگ ملاحظہ ہو :

ز بدن در نیشی نه درون خانہ آئی  
بھر کائنات دمن تو خدا و من خدائی  
کہ جہاں فروختم من بسرود بی نواٹی  
دل پادشا برآدم ز حسیم پارسانی

چکنم یہ میہماںی کہ بسی دمی نسادو  
تو اگر بمن ز تجھی بفکر پسان نشینی  
نه ایسہ بند ایتم نہ دین فکر آنم  
اگر از جمال شوخي سر محضی بگویم

ایک اور غزل کے چند اشعار یہ ہیں :

کو من چو تیز ته سوزم قرابیگانه تو بیتم  
چہ باشد احسن مفھمرتا انبام می تو سم

ناتسف میخوم اذ بے کسی ہائے تناہم

بہر دوزیدہ می گند تذا اشغله ته بیتم

ممتاز حسن میں بلا کا بجز دلکسار تھا جب وہ فناں سیکھوڑی کے چہہ چلیہ پر فائز تھے تو اس وقت بھی  
وہ تھوڑی سی رعنوت جو بڑے افسروں میں آجایا کرتی ہے، اُن کی شخصیت میں ہمیں آئی۔ اگر انھیں چپراں سی  
سے پانی منگانا ہوتا تو وہ اس سے بیوں کہتے۔ مجھانی اگر آپ کو ذمۃ نہ ہو تو تھوڑا سا پانی پلا دیجیے۔ ویسے  
بچے تو آپ کے اپنے ہیں۔ گھر میں تو خیریت ہے۔

بجھت کی مارا مار تیاریاں ہو رہی ہیں، میں اور ضیا جاں نہری اُن سے تقاضے کر رہے ہیں کماں ریڈیو

سے آپ کو تقریب کرنی ہے اور وہ مشکرا کر گئتے ہیں کہ مجھانی کل آہمی میں بجھت پیش ہو رہا ہے، اب بتاؤ کیب  
کر دوں۔ پھر جب ہم انھیں مجبوڑ کرتے تو کہتے۔ اچھا شام کو سات بجے آنا۔ میں اسٹینو کو لکھوا دوں گا،  
اوہ پھر دیکھو کوئی وقت نکال لیں گے۔ اسٹینٹ بیک کے گورنر ہو گئے تو ان کے علمی اوری دوق و شوقی میں  
کوئی فرق ہنیں آیا اور نہ گورنری کی اُن میں آن بان پیدا ہوئی۔ مفرض کہ ہر بڑے سے بڑے چہدے پر ممتاز حسن

مسازِ حُسن ہی رہے۔ عہدے داری اُن کی شخصیت میں شامل نہ ہوتی۔ اُن کی قلمدری اور درویشی اُن سے چیز نہ سکی۔

ہم نے عہدے داری سے اکثر انفرادیت کو ختم ہوتے دیکھا ہے لیکن ملت و حسن اس کوچے سے اپنا سب کچھ بچا کر نکلے۔ جب ممتاز حسن ریٹائر ہوئے تو انہیں پانٹس کیشن میں ایک عہدہ دیا گیا۔ ان کے دفتر کا چوکیدار یہ بھول گیا تھا کہ صاحب دفتر پس افطاہ کے بعد بھی کام کرتے ہیں۔ وہ دفتر کے پھانک میں تلاش کر چلا گیا۔ ممتاز حسن صاحب کے سینکڑوی بھی کام سے باہر جانا پا ہتھے تھے۔ انہوں نے پھانک پر تلاش دیکھا تو بہت پریشان ہوئے۔ ممتاز صاحب بھی کام ختم کر پچھے ملتے۔ سینکڑوی نے ساری بات بتائی اور کہا۔ کل چوکیدار کو کے غلاف سخت اقدام کیے جائیں گے اور میں نے یہی فون پر فلاں افسر صاحب کا مطلع کیا ہے کہ وہ چوکیدار کو اپنے سامنہ لا کر تالا کھوایں۔ ممتاز حسن نے قہقہہ لگایا اور کہا۔ نہیں ایسی کوئی بات ہنیں ہے۔ دیسے، نے بھی اُس کے ساتھ زیادتی کی ہے۔ افطار کے وقت اُسے روکنا زیادتی ہے۔ وہ بھی انسان ہے۔ بھول گیا ہو گا۔ اب میں اس کھڑکی سے کوڈ کر جوچے پر آڑوں گا اور وہاں سے زین پر کوڈوں گا اور کہیں کی میز پر کھسی رکھ دوں گا تو اس مردج آپ بڑی آسانی سے نجیے اٹو سکیں گے۔

متاز حسن صاحب کی بیگم مرخومہ بجدو سے بے پناہ شفقت فرماتی تھیں۔ ہم گھنٹوں باقیت کرتے۔ موضع گفتگو متاز صاحب ہوتے۔ مرخومہ کو متاز صاحب کی صحت کا بہت خیال رہتا۔ یہ تھیں کہ یہ کام بے ذمہ کرتے ہیں۔ پھر یہ گھر بارے کے کام کے لیے وقت نہیں نکالتے۔ گھر سے زیادہ ان کا تعلق دفتر سے رہتا ہے۔ پیر کریم ہیں۔ ادیب ہیں۔ شاعر ہیں۔ فرمایا۔ ایک مرتبہ متاز صاحب نے ہم سے کہا۔ آؤ چلو تھیں سیر کر لاؤں۔ ہم ہیران ہوئے کہ آج اپنیں کیا ہو گیا ہے۔ ہم خوشی خوشی ان کے ساتھ موزیں میٹتے۔ صدر آئے۔ متاز صاحب نے کہا۔ ابھی آتا ہوں۔ اور پھر ہمیں وھوپ میں چھوڑ کر وہ گئے تو شام ہو گئی۔ داپس آئے تو بہت سی پرانی کتبیں اپنے ساتھ لے کر آئے۔ اور مشکلہ کر کہا۔ بہت مزاج آیا۔ اس میں ایسی ایسی کتبیں ہیں جو پاکستان میں نہیں ملتیں۔

ڈاکٹر نعیمہات کو اچی نے پھیل جامعت کی اردو کی ایک درسی کتاب کی تالیف و تصنیف کا کام  
میرے اور ممتاز صاحب کے سپرد کیا۔ مجھے جو کچھ لکھنا مخاہیں ملکہ چکا، اب اس میں جتنا: صاحب کے دو ایک  
مضبوط نشامل ہونے ملتے اور اُس کتاب پر گھومنی طور پر انہیں نظر ثانی بھی کرنا ملتی۔ وہ روزانہ مجھے کبھی اپنے  
ذفتر اور کبھی اپنے گھر پڑاتے۔ لیکن ان کی اور صرف فیات: محل آئیں اور کتاب دہ جاتی۔ میں جب بھی ان کے  
گھر جاتا۔ میکم صاحبہ مشکراتیں اور فرماتیں۔ پھر انی یہ ممتاز حسن صاحب ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے آپ کی مشکل آسان  
کرے مشکل یہ ہے کہ وہ آپ کاشتار اپنے دوستوں میں ہنیں کرتے، قائدان کے افراد میں کرتے ہیں۔ بغیر  
ایک دن میں نے ممتاز حسن صاحب کو پکڑا تو اس کا مرمر تکمیل کر دا۔

ایک دن میں ممتاز حسن صاحب کے دفتر میں اُن کے ساتھ بیٹھا تھا۔ انہوں نے کہا نام لٹکوایا  
ہم دونوں نے کھایا۔ پھر انہوں نے کہا۔ پانچ منٹ کی اجازت دو میں ذرا قیدور کروں۔ پھر گھر علیں جسے  
یہ کہہ کر انہوں نے اپنے مسند پر دو مال ڈال لیا۔ اور دو مال ڈالتے ہی وہ خڑا شے بینے تھے۔ شیک پانچ  
منٹ کے بعد انہوں نے رومال آتا رہا۔ اور وہ ہشائش بشاشی نظر رہے تھے۔ ہم گھر سمجھے۔ ممتاز  
صاحب نے کہا۔ ارسے بھائی غصب ہو گیا۔ میں نے کہا خیریت تو ہے۔ بخوبی گئے میں نے پانچ بجے  
بزرگی کے سینہر کو چاٹے کی دعوت دی ہے۔ اور بیس افراد اور بھی آئیں گے۔ وہ جرمی واپس جا رہا ہے۔  
اور اب تین بجے ہیں۔ بیسمُّ صاحبہ نے کہا۔ آج باورچی بھی چھپی پڑے ہے اور ذرا بیور اب محلِ صبح آئے گا میں  
نے کہا۔ دیکھیجی پکھ کرتے ہیں۔ میں نے آٹو کشا کرائے پولی۔ نظام الدین اپنہ مسٹر کو کسیوں، میزدھ اور  
قایلین اور دو یوں کا آڈر دیا۔ پھر بذار آیا۔ ہی بڑے، دالِ صوت، لیک، بست، اور مٹھائی خبریدی۔  
اور واپس آیا۔ متوڑی دیر میں بیسمُّ صاحبہ اور بچپان ہماں نے نشست کے منتظر سے نارغ  
ہوئیں۔ میں نے کیتنی میں چلتے کاپان چولے پر پڑھ دیا اور اب باورچی بنا ہوا باورچی فانے میں کھڑا ہوا ہو  
اور بچپان میسر اہمدو بشار ہی ہیں۔ بہاں تک کہ جب دعوت غتم ہوئی تو ممتاز صاحب نے مجھے باورچی  
خانے سے نکلا۔ میرا بڑا حال تھا۔ پھر سب نے مل کر ذریعی نشست میں مجھے بھان خصوصی بنایا۔ ماہر  
امراض قلب عزیزو ذاکر شفقت کی بات ممتاز صاحب کی سنبھلی صاحب زادت سے پہنچی ہمیں ہوئی تھی۔  
وہ ابھی تعلیم حاصل کر رہے تھے۔ میرے میز باؤں میں وہ بھی شریک تھے۔ جب بیگم ممتاز حسن نے مجھے  
سے کہا کہ کیوں بھائی۔ ممتاز حسن صاحب کی دوستی میں کیسا مرزا آیا تو میں نے عرض کیا کہ آدمی اختیاط کرے  
تو ایسی بُری ہمیں ہے۔

ممتاز صاحب باغ و بہادر آدمی تھے۔ کہیں بیٹھ جاتے اور بائیقیں پھیر دیتے تو یوں لگنا کہ بیجے  
بے شمار کنیں پولنے لگی ہیں۔ داستانوں سے داستانیں نسل رہی ہیں۔ کیا شعری، کیا ادب اور کیا معاشری،  
کی فلسفہ، اور کیا سیاست۔ پارہا ممتاز صاحب کو وزیر بنانے کی گوشش کی گئی لیکن انہوں نے ہمیشہ  
یہ کہہ کر بلات ٹال دی کہ میری سادی زندگی مزدوروی کرتے گزدی ہے، سیاست سے میرا جی گھبرا تا ہے۔  
وزیر بننے کی وجہ میں صلاحیت ہمیں ہے۔

ہم نے ناظم آپاد میں کرائے کے ایک مکان میں ایک چھوٹا سا اسکول لکھوا۔ جس کا نام  
ہیپی ڈیس اسکول رکھا۔ ہم نے اس اسکول کی ایک مجلسِ انتظامیہ بنائی اور ممتاز صاحب کو اس کا  
ناؤنڈر ہمبر اور صدر بنایا۔ رُوح و روان اس درس سے کی آمنہ بیگم ممتاز ہیں۔ جو لیدز یونیورسٹی کی ایم ایڈیٹیوں۔  
انہوں نے شانستی نگیت میں ذاکر شیک گورنر گجراتی میں تعلیم حاصل کی ہے۔ ان کا خیال ایک مثالی مدرسہ  
قامی گرفت کا تھا۔ میں بھی اس مدت کا قانون درستھا۔ ممتاز صاحب نے ہماری سرپرستی کی اور دونوں میں یہ مدرسہ

شہر کا نامی گرامی مدرس بن گیا۔ عباس خان سے صاحب نے اسے چھو ایک روز میں دلوائی اور دیکھتے ہی دیکھتے اس کی  
ہنایت ہی وسیع اور کشادہ عمارت تعمیر ہو گئی اور پھر اس کی ترتیلی میہ نے کھیل کا ایک وسیع سیستان بھی قائل  
کر لیا۔ اس مدرسے کا انٹریس کا نتیجہ مدتیوں سو فی صدر رہا۔ مزے کی بات یہ ہے کہ اگر چہ اس مدرسے میں انگریزی  
زبان ذریعہ تعلیم ملتی لیکن بیانے ازدواجی عبد الحق صاحب اس کے باقی مدرسیں شامل تھے۔ اس مدرسے  
کی نیس انگلش میڈیم کے تمام مدرسے سے کم تھی۔ ممتاز صاحب سے لوگوں نے کہا کہ وہ فیس میں انسانہ کریں۔  
یکن وہ ہمیشہ یہ کہا کرتے تھے کہ اپنی تعلیم اور تھوڑی فیس ہمارا اصول ہونا چاہیے۔ اور پھر وہ ہوا کہ تھوڑی فیس  
کی وجہ سے یہ اسکوں قومی تجویل میں چلا گیا۔ اور ممتاز صاحب نے اس پر اپنی خوشنوؤدی کا انہصار کیا اور یہ فرمایا  
میاں یا کون سایہ مدرسہ ہم نے کھانے کانے کے لیے کھولا تھا۔ مفت کی ذمہ داری تھی۔ تبی خوشی کی بات  
ہے کہ ہماری عکومستنے ہماری ذمہ داری قبول کی۔

ممتاز حسن صاحب سفارش کرنے سے بہت گھبرا تھے۔ سفارش ایسی کرتے کہ سفارش بھی  
ہوتی اور ہمیں بھی ہوتی۔ مثلاً جس سے وہ سفارش کرتے اس سے کہتے کہ بھائی ذرا اپنے ہاتھ پاؤں بیا  
کریں کام کر سکتے ہو تو کرو اور اس میں بھیں کوئی سکھیف نہ ہو۔ اور کوئی دوسرا امید دادستھن نہ ہو تو بھیا،  
یہ کام کر دینا۔ پہنچاڑھائیں دے گا۔ ممتاز حسن صاحب نے مذاپنے لیے کچھ کیا اور مذہابی اولاد کے لیے  
درستہ وہ کیا ہمیں کر سکتے تھے۔ ہاں انہوں نے ایوپوں اور شاعروں کی حصتی الوسع امداد کی۔ انہیں قرض دیا گیا  
نہ کریاں دلوائیں، کام پر لگایا۔ پہنچاڑھائی اداود کے وہ صدر تھے۔ وہ بے پناہ صرف دعا  
کرتے تھے۔ مٹھاس کے بہت شوقین تھے۔ بہت کم کھاتے تھے۔ باقاعدہ ورزش کرتے تھے اور اپنے  
دوستوں کو بھی ورزش کرنے کی تلقین کرتے تھے۔ ان کی ورزش کا طریقہ یوگا سے ہتا جلتا تھا۔ وہ پہنچے  
سلحان تھے۔ اور عاشق رسول مسیح تھے۔ وہ حلامہ اقبال کے بڑے عقیدت مند تھے۔ اقبال پر جتنے کام ہو لے  
وہ ممتاز صاحب کی نظر انی میں ہوا ہے۔

ایک مرتبہ ممتاز صاحب کو یہ پہلی کہ محدث بن قاسمؓ کی فوج کہاں اتری تھی۔ محبت گرامی پر خدا کا الہ  
راشدی، مرخوم قاضی احمد میاں اختر، حفیظ ہوشیار پوری اور سید ہاشمی فرمید آبادی، مسلمان جذافیہ دانوں کی  
گزیں لے کر بیٹھ گئے۔ اور پھر انہوں نے گرد و فواج کا جائزہ لیا اور وہ جگہ ڈھونڈ دھنکانی جہاں محمد بن  
قاسمؓ کی فوج اتری تھی۔ یہ یمن پورہ کا علاقہ تھا۔ سنتی پتوں والی سنتی کا شہر!

### تیرالٹ یا شہر ہجینہو درستی بے خبرے

قاضی صاحب کے دردولت پران کو لمیسوں کا جمع لگا رہتا۔ میں بھی اس جمع میں بیٹھ کر ان کی  
باتیں لڑ کرتا تھا۔ ان کے دوستوں میں بھی بخش پڑھ بھی تھے۔ ان کے کرم قرمادوں میں پر و فیر عبد العزیز میں  
تھے۔ ہری چند اختر سے ان کی گھری دستی تھی۔ پاکستان بننے کے بعد ہری چند اختر کاچی آئے اور ممتاز حسن

صاحب کے مکان پر قیام کیا۔

متاز حسن صاحب کی زندگی کے کس کہو پہلو پر لکھوں۔ وہ اپنے دوست مشغف باب پہنچا  
ہر یاں افسر اور اعلیٰ پائے کے مخفق اور شاہر بختے۔ انہوں نے آتنا لکھا ہے کہ اگر اسے سمجھتا جائے  
تو کئی کتابیں تیار ہو سکتی ہیں۔ لمحہ کا سلسلہ اب بھی باری تھا اور پیغام تو یہ ہے کہ لمحہ کا موقع انہیں ابھی  
تو ملتھا۔

مرے نے سے دو دن پہلے متاز صاحب نے جھو سے ٹیکی فون پر کہا۔ ہم ایک تعلیمی ادارہ کھول  
رہے ہیں۔ جلد اذ جلد مارتینگ نیوز کے دفتر میں سپی ڈیل اسکول کی مجلس انتظامیہ کا میموز نڈم پہنچا دو۔  
اور جس صبح میں یہ میموز نڈم بڑی مشکل سے ڈھونڈ دکر متاز صاحب کو پہنچا نے والا تھا، اخبار میں یہ خبر ٹوپی  
کہ متاز صاحب اللہ کو پایا رہے ہو گئے۔ إِنَّا لِلّهِ دَايَانُ الْيَهْ رَاجِحُونَ۔

متاز حسن صاحب کے ایک داماد تو فلیپہ عبید الحکیم صاحب کے صاحبزادے ہیں۔  
اور دوسرا مشہور ماہر امراض قلب ڈاکٹر شفقت ہیں۔ ڈاکٹر شفقت کو قدرت نے یہ موقع بھی  
ہنیں دیا کہ وہ اپنے چاہنے والے اس بزرگ کو جل کی بیماری سے بچا لیتے۔

متاز حسن صاحب جتنے بڑے آدمی تھے اس کا انہوں نے کبھی اٹھا رہنیں گیا۔ وہ نواب <sup>د</sup>  
یافت علی خان کے رفیق کا رہ تھے۔ جب تک تقسیم ہوا تو داجبات اور اناثوں کی کمیشی کی تقسیم کے  
چیزیں متاز حسن صاحب مقرر ہوئے۔ ان کے لیے یہ بہت بڑا اعزاز تھا۔ ہر ٹکڑے کے  
ڈانش دروں سے ان کے تعلقات تھے۔

وہ اکیسویں صدی کے شروع کی گون ویکھنا چاہتے تھے لیکن قدرت نے انہیں یہ موقع ہنیں دیا۔  
وہ ہر صوبے سے محبت رکھتے تھے اور ہر صوبے کی زبان سیکھنے کی کوشش کرتے۔ جب تاجی میان  
کی اہمیت آئیں جو پہنچان ہیں تو متاز صاحب ان سے دچار باتیں پشتہ میں کریا کرتے تھے۔ پتوںی انہیں  
بہت پیاری تھیں اور ابھی انہیں متاز صاحب کے سہارے کی ضرورت بھی تھی۔ ان گھنی تو باپ بھی  
رنصدت ہوئے۔ متاز صاحب وہ پہلے بڑے آدمی تھے کہ جن کے مرے نے پریں نے چھپا سیوں  
اور بے شمار غریب مردوں اور عورتوں کو بھی دفتہ دیکھا ہے۔

# حُفَيْظٌ مِنْ شِعَارِ الْوُرْقَى

حینیظ کو میں نے سب سے پہلے اس وقت دیکھا جب وہ طالب علم تھے اور الیت سی کالج میں پڑھا کرتے تھے۔ وہ گورنمنٹ کالج کے صاحروں میں شرکت کرتے اور اپنا کلام شناختے اور اس وقت کے تمام اساتذہ سے دادپاتے اور میں نے اس زمانے کے اساتذہ کو ان کے بارے میں یہ کہتے رہا تھا کہ پڑھے پڑھے شاعروں کی اس عمر میں جس میں حینیظ پیش ہے ایسا عالم نہیں تھی۔ آئجے دیکھیے۔ یہ نوجوان کیا سے کیا ہو جاتا ہے۔ پھر حینیظ سے مرزا بیضانخا صدی ایرانی اور اختر شیرازی کے توسل سے ملا قائم ہوتی رہیں جیلیت سب میں محل کر بھی سب سے الگ تحدیگ رہتا۔ وہ فطرتی تباہی پسند تھا۔ پھر سری اور حینیظ کی ملاقاوتوں میں کوئی پہنچہ برسن کا وقفہ نہیں ہو گیا۔ اس کے بعد میں نے حینیظ کو اس وقت دیکھا جب میں یہ ڈیوباکٹا کراچی میں ملازم ہوا اور حینیظ کا لاہور سے کراچی تبارکہ ہو گیا اور وہ استنسٹیشن ایشیش ڈائرکٹر ہو کر کماچی آیا۔ اور اب جب میں نے حینیظ کو اتنی متوجہ نہیں کیا کہ بعد دیکھا تو یوں معلوم ہوا کہ جیسے وہ ڈیپ فریزر سے نکل کر آیا ہے۔ ویسے کاویسا تھا جیسے میں نے اسے پہنچہ برسن پہلے دیکھا تھا۔ بلکہ یہ کہنے میں مبالغہ نہ ہو گا کہ جب وہ مرا تو اُس وقت بھی وہ دیسے کاویسا ہی تھا۔ بُوٹا ساقد، دُبلا پستا، تاقی کا قات گندی دلگ، روشن آنکھیں، داڑھی مونچھو صفاچیت۔ بیش شرث اور پیکون پہنچتا تھا جن پر کوئی کریم نہیں ہوتی تھی۔ یوں لگتے تھے کہ جیسے اُس نہنکے میں سے نکال کر اپنیں پہنچا ہے۔ ہاتھ میں بھیت کیس، جسے دو بہت سنبھال کر رکھتا۔ اس میں کچھ بھروسے ہوئے کاغذ اور کچھ مسودے ہوتے اور ایک آدھ تذکرہ بھی ہوتا۔ جب اور جہاں موقع ملا کر کتاب نکال کر پڑھنے لگا۔ بھتاتو یوں لگتا کہ جیسے وہ اپنے قلم کو کاغذ میں حاضر کر اس پر الٹا کھڑا ہو جائے گا۔ جو دو موٹے موٹے، کچھ کچھ اور الگ الگ ہو ستے پہنچ کے وقت کہنیں سے ایک ثوست مٹگا تا اور اذٹے کے آمیٹ سے اس طرح کھاتا کہ جیسے کھا ہیں رہا بلکہ کھانے کے نام سے خانہ پُری کر رہا ہے۔

حینیظ اپنے ماتحتوں کے عیب پڑاتا۔ قریب کرنا تو وہ جانتا ہی نہ تھا۔ خوشابد اور خوشابدیوں سے دُور رہتا۔ اچھی غزل یا اچھے شعر یہ داد دیتا اور بُرے شعر زیاد سکیڈھتا جیسے اُسے شحریں سے بو آرہی ہے۔

جب بھی وقت ملتا تو کتابیں سمجھنے والے کباریوں کی دکانوں پر پہنچ جاتا۔ اُسے دیکھتے ہی کباری سنبھل کر بلیٹ جاتے۔ پرانی کتابوں کے معاہدے میں یہ کباریوں کو نجادے جاتا۔ ادھر ادھر کی کتابوں کا سودا کرتا اور جو کتاب خریدنا مقصود ہوتی اُسے دو تین بار دیکھ کر چھوڑ دیتا اور آخر میں اسی کتاب کے دام لوچھتا۔ دکان دار کمیت بتاتا اور وہ بیہ کتاب خرید لیتا۔ اور کباری اُس کا منہ دیکھتا رہ جاتا۔ پرانی کتابوں کے کباریوں کے یہاں اس کے ساتھ اکثر پیر حسین الدین راشدی، قاضی احمد سیاں اختر، اور مساز حسن بھی آیا جایا کرتے تھے اور وہ اپنے مطلب کی کتابیں دھونڈ دنکھاتے، اور پھر ان کا سودا حفیظ سے کر داتے۔ حفیظ کی نظر میں شہر کے مارے کباری تھے پر کچھ کباری ایسے بھی تھے جہاں وہ کسی کو اپنے ساتھ نہیں لے جایا کرتا تھا۔ مجھے بھی حفیظ کے ساتھ ان دکانوں پر جانے کا اتفاق ہوا۔ وہ دو دو چار چار گھنٹے تک ان پرانی کتابوں میں ایسا کھو جاتا کہ خود بھی انہیں میں سے معلوم ہوتا۔ لگر آتا تو گرد میں آٹا ہوا۔ وہ جانے کتنے کتابوں کے جراحتم وہ اپنے ساتھ لے آتا۔ اور جس مرض میں حفیظ کا استقال ہوا، میں تو میں گہوں گاکر وہ انہیں کتابی کیڑوں سے پیدا ہوا ہو گا۔ حفیظ بڑا دکھی انسان تھا۔ دُکو اُس کے اپنے ہنیں تھے، پوری انسانیت اور پوری کائنات کے تھے۔ اتنی مدت بجودہ جی لیا تو سبھو بہت ہی جی لیا۔ وہ ہنستا بھی تھا اور ہنسانا بھی تھا یہیں اپر کے دل سے۔ غزل کہتا تو اپنے قدوقاست ایسی چھوٹی بھر میں۔ انسان لفظ یہیں اُدنپا خیال۔ کئی رنگ، اور باتیں دل میں اُتر جانے والی۔ وہ تاریخ نکالنے میں بُری ہمارت رکھتا تھا۔ آپ کے منہ سے صحر عہکلا اور اس نے ہر دن بجود کرتا یا کہ اس مصروع سے فلاں سال نکلتا ہے۔ قاضی احمد سیاں اختر نے اپنے بیٹے کے بارے میں کہا کہ یہ پیدا ششی محنتوں ہے۔ حفیظ نے قلم اٹھایا اور کانڈ پر یہ لکھ دیا۔ ”ماضی صاحب کے پسِ محنتوں“۔ اور تاریخ تھکل آئی۔

قاضی صاحب کے مکان پر ہم سب جمہ کے دن جمع ہوا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ ایک صاحب نے کہا کہ اگلے جمیع یہرے یہاں کھانا کھائیں۔ یہری بیوی برابر تقاضے کر رہی ہے۔ حفیظ نے قلم اٹھایا اور ایک کانڈ پر یہ لکھ دیا۔ ”بیوی کے تقاضے“۔ اور ما دو تاریخ تھکل آیا۔

طالب علم کے زمانے ہی میں حفیظ شعر لکھنے لگا تھا۔ وہ اپنے ہم عمر شاعروں سے اپنے شعر کہتا۔ بلکہ اس زمانے کے اساتذہ اور پوچھنے کے شرعاً کی بھی مہسری کرتا۔

آج سے تقریباً چالیس برس ادھر کی بات ہے۔ گورنمنٹ کالج لاہور میں ایک مشاعرہ ہوا تھا۔ صدر اس مشاعرے کے سید احمد شاہ بخاری پطرس مرحوم تھے۔ شعراء میں نشانہ جاندھری، احسان دافش، مرتضیٰ خاںی مردوی ایرانی، صوفی قبسم، ڈاکٹر تائیر اور نعمروں میں سراج الدین نظر تھے اور احمد نیدم قاسمی ایک طالب علم اسی کالج کا ذمہ باری، مسر کے بال مغید، ڈبل پیٹل، گندمی زنگ، بُری بُری یوشن آنکھیں،

بڑا ساقد کو اپنے قدیمی کی بھر میں ایک غزل سن کر اور مشاعرہ لوث کر چلا گیا یہ عمر اور ایسے بانکے،  
سُقُرے اور ابیلے اشعار۔ یہ عمر اور دید مذاق۔ ایسی سمجھیگی، ایسی پنٹگی اور خیالات میں ایسی گہرائی۔ آپ  
بسی اس نوجوانی شاعر کی یہ غزل سنئے:

|                              |                         |
|------------------------------|-------------------------|
| جینے کا کوئی سزا نہیں ہے     | کوئی بستم آشنا نہیں ہے  |
| اب ہم سے کوئی خفا نہیں ہے    | بے لطف ہے اپنی زندگانی  |
| ہر غمِ غشم آشنا ہے لیکن      | ہر قلبِ غم آشنا ہے      |
| امیدِ وفا، وفا نہیں ہے       | امیدِ وفا پر جینے والوا |
| بلتے نہیں کیوں جینہ کے سے آپ | ایسا تو وہ بُرا نہیں ہے |

جب حفیظہ ہوتی یاد پوری اپنی غزل سن چکے تو صدر مشاعرہ پیلسس بخاری نے یوں داد دی:  
انگل بھر کی زبان اور یہ انگل کاریاں

اس پر ایک سردار جی نے آداز لگائی:

گشیہ بیان ہی گنشیہ بیان

جب حفیظہ کی اس غزل کا پڑھا ہوا تو ایک صاحب حفیظ کی تلاش میں حفیظ کے ہوشل کے  
کمرے پر منجھے اور انھوں نے دردازے پر دستک دی۔ یہ ایک مجھے قد کے منمنی سے آدمی تھے۔  
میں کچھ پڑھے۔ بس اسی سپنے پن سے وہ لاکھوں میں پہچانے جاتے تھے۔ یہ مرزا عظیم بیگ چفتائی کے  
بھائی مرزا فہیم بیگ چفتائی تھے۔ بچوں کے لیے انھوں نے بہت سانشی و خیری سرمایہ چھوڑا ہے۔  
غزل کے شاعر تھے۔ بہت کم شعر لکھتے۔ لیکن جو لکھتے، خوب لکھتے۔ مجھے اس وقت ان کا ایک مصروع  
یاد آگیا۔ ذرا یتود ملاحظہ فرمائی۔

تو کیا ارادہ ہے مرکر دکھا دیا جائے؟

غرض فہیم بیگ چفتائی نے حفیظ کا ہاتھ پکڑا اور کہا۔ لڑکے چل میرے سامنے جفیظ بھی چل کھڑے  
ہوئے۔ مرزا صاحب چنگر چنگی میں رہتے تھے۔ جو رومنہ جاتا اللہ بیان سے ناتا۔ ان کی رہائش  
ایک کوٹھری میں تھی، اور کوٹھری بھی ایسی جیسے خود مرزا صاحب۔ کڑلوں کے جالے ہر طرف تھے توکے۔  
زمین پر ایک بوریا بچھا ہٹوا۔ کونے میں ایک کھاث۔ ایک طرف مشکا، مشکے کے اوپر منٹی کا ایک پیالہ  
جس پر کافی جھی ہوئی تھی۔ مرزا صاحب حفیظ صاحب کو اس کمرے میں بند کر کے اور باہر سے تلا  
ڈال کر چل دیئے۔ حفیظ حیران کہ آخری سب کیا ہو رہا ہے۔ شام کو مرزا صاحب تشریف لائے، دروازہ  
کھولا۔ نہ مزاج پوچھا نہ معافی مانگی۔ تھلفے دار کی طرح حفیظ کا ہاتھ پکڑ کر کہا:  
“صاحبزادے! پچ سچ بتاؤ کہ وہ غزل جو تم نے گورنمنٹ کالج کے مشاعرے میں پڑھی تھی۔

کس سے لمحواں تھی؟ جفیظ نے کہا: یہ غزل میں نے کہی تھی: مرزا صاحب نے کہا: لیکن تھی کس نے  
تھی؟ جفیظ نے کہا: میں غزل لکھتا ہوں۔ لکھا ہنسیں ہوں! جفیظ کا پیاس کے مارے بڑا حال تھا اُس  
نسلکے سے پالے میں پانی نکلا۔ کچھ پایا، کچھ نہیں تو جفیظ نے فی: پدھر پر مشتمل کردا:

پا سر میہان وہ غم اندھائے توئے اے ساق

۱) موجود بودیا۔ بھی موجود نہیں ہوتی جبکہ قلب ہے

برزاً احمد حب کا سونہ لکھلا کا لکھلا دو ان کی آنکھیں پیشی لی پیشی رو گئیں۔ انہوں نے حفظ کا ہاتھ پکڑ کر کہا  
کیوں میاں لڑکے! تم یہ جانتے ہو کہ سوچ بوریا کسے کہتے ہیں؟

حینیظ نے کہا۔ "اس لیکر کو جو پوری ہوتی ہے۔" صرداً صاحب نے حینیظ کا ہاتھ چھوڑ دیا اور کہا۔ "یہ غزلِ داقیٰ تم نے کبھی ہو گئی؟ پوچھا۔" تھارے ساتھ اور کون سے شاعر طالبِ علم پڑھتے ہیں؟ "حینیظ نے ذرا کٹے بادوں عکس ٹاکہری، جعلی، احمدی، تانڈے کے نام تھے۔"

مرزا صاحب نے کہا۔ ”تم ظفر کو اچھی طرح جانتے ہو یہ“ کہا۔ ”خوب جانتا ہوں۔“

کسی حکم یا بیان نہ اسے ملے وفات کے ساتھ سے تباہ کا

نزا دیوانہ اب ای را ہوں سے تہن گزرنہ ہے

حیفیظ اپنے شاہر تو سختہ ہی، تریجھی خوب لگتے تھے۔ ان کے کتب خانے میں بے شمار کتابیں تھیں تکمیلی سننے بھی اور ایسی کتابیں بھی تھیں جو اپنے نیا اب ہیں۔ وہ محقق تھے۔ تیار کرنے کا نکالنے میں بھی ریڈی ہمارت رکھتے تھے۔ کوئی نی البدیہیہ شعر کہتا ہے اور یہ فی البدیہیہ تاریخ نکالتے تھے۔ میرا اور حیفیظ کا ساتھ میں پھرپیش برس رہا ہے۔ وہ رہے منکر المزاح انسان تھے۔ تصریح ان میں نام کو نہ تھا۔ ریڈی پاکستان سے دیٹائریو نے کے بعد وہ ایک ایسے مرض میں مبتلا ہوئے جو بہت کم لوگوں کو ہوتا ہے۔ مزے کی بات تو یہ ہے کہ اس مرض کی تشخیص کے سلسلے میں انہوں نے ہسپتال میں روکر بے شمار کتابیں پڑھ دیں جب بھی ان سے ہسپتال میں طلنے جانا تو وہ مجھے اپنا مرض کا نذر پر خالہ کچھیخ کر سمجھاتے اور لکھتے۔ ویکھو کیسا عجیب مرض ہے۔ پھر بھی بتاتے کہ کون کون سے لوگ کس کلک میں اس مرض میں گئے ہیں۔ وہ ایک مرتبہ پوچھدی اقبال کو اس مرض کی تیاری کس سارے ہے تھے اور چونکہ چوہدری صاحب ان کے بہت بیٹے تکلف و دوست تھے، حیفیظ سے کہتے گئے۔ «کم بنت۔ اب تو اس مرض کا نایاب یخرا فیریہ چھوڑ اور قادے میں اپنا لالاچ کر اور یہ سارا امناء ڈاکٹروں پوچھوڑ دے۔ مُرد رہا ہے لیکن اب بھی اپنی جو کوئی سے باز نہیں آتا۔» تب مرض نے حیفیظ پر غاؤچا لیا اور حیفیظ اپنی موت کے دن گئے دگاڑوں کا یہ عالم دیکھا ہیں جاتا تھا۔ موت سے کچھ دن پہلے حیفیظ نے کہا تھا۔

اس وقت کہاں سے آگئے تم  
 اس وقت یہ، اپنے روپ و ہوئیں  
 اور جب مرنے والے کی اس دُنیا میر چند سالیں باقی رہ گئی ہوں تو اس حالت کی یہ کیسی اچھی تصویر  
 ہے۔ شور نہیں۔ یہ حفظ کا آخری شعر تھا۔  
 مر براں غبار چھایا ہے  
 رہ گزر سے نشاں منزیل بک

---

## ذو الفقار علی بخاری

(۱)

ذو الفقار علی بخاری مرحوم میں آن بان پرانے زمانے کے جاگیر داروں اور نوابوں کی سی تھی ریڈیو پاکستان میں ہر وقت ان کا دربار لگاتا رہتا۔ رات ہو یادن، ان کے گھر پر یا کسی ہوشیار یا چائے خانے میں ان کا دربار خاص منعقد ہوتا۔ جہاں وہ اپنے نو دنوں میں بیٹھتے اور خوب نوشی پیتاں ہوتیں۔ کبھی مشاہرہ ہو دیتے ہیں تو کبھی ریڈیو پاکستان کے استودیو میں کسی ڈرامے کی ریہرسل ہو دیتے ہیں۔ جو بیٹھنے سے شروع ہوتی اور رات گئے تک بخاری رہی۔ کسی ڈرامے میں وہ دلایت کا رہوتے تو کسی میں اداکار۔

کبھی ٹکاٹکوں اور سانگوں کوئے کر بیٹھ جاتے اور نئی نئی دھنیں بناتے۔ کبھی وہ خود گاتے اور کبھی کسی کو سُرتال باتاتے۔ گھر سے ان کا تعلق بس اتنا تھا کہ جب تھک جاتے تو گھر چلے آتے۔ وہ سارے کام لٹک کر تھکنے کے لیے کرتے جمکن ہے کہ اس کی کوئی نفسیاتی وجہ ہو۔

رفیق غزنوی اور سجاد سمرودنیازی کسی زمانے میں بخاری صاحب کے بڑے گھرے دوست تھے۔ رفیق ریڈیو پاکستان میں میوزک پیکوڈر ہو گیا تھا۔ ایک دن بخاری صاحب جب سٹوڈیو میں باہر آ رہے تھے اور سینما میں اُتر رہے تھے تو رفیق ہاتھ باندھ کر کھڑا ہو گیا۔ بخاری صاحب نے اس عالی میں دیکھ کر پوچھا۔ ”یہ تم اتنے مودب کیوں ہو گئے ہو؟“ رفیق نے کہا۔ ”ادب کا مقام ہے۔ حضرت امیر خسر و تشریف نا رہے ہیں۔“

یہی بات تھی ہے کہ جب بخاری صاحب زندہ تھے تو ریڈیو پاکستان شاعروں، ادیبوں، موسیقاروں اور اُرثشوں کی آماجگاہ تھا۔ بخاری کا دربار فنونِ طبیعت کے کسی قدر دا ان شہنشاہ کے دربار سے کم نہ تھا اور جب بخاری صاحب نہ رہے تو ریڈیو پاکستان کا ہی نہیں، اس نویبتوں کے تمام تخلیقی اداروں کا سماں اُبڑا گی۔

بخاری شاعر بھی تھے اور اپنے شاعر تھے۔ وہ شاعری کے تمام رُوز و نکات سے واقع

تھے۔ انہوں نے اور نیشنل کالج لاہور میں تعلیم پائی اور اولاد حسین شاہ آن جیسے اسامیہ کے وڈ شاگرد رشید ہے۔ بخاری صاحب نے مجھے بتایا کہ جب انہوں نے شاعری مشرع کی تو دیوانِ دائیٰ کی نام غزلوں پر غزلیں کہیں اور اس طرح کہ مشرع اولیٰ پر میں چیزیں لگاتا اور ہر مشرع ثانی پر مشرع کہتا۔ ریڈیو میں آنے سے پہلے بخاری نوٹکیوں اور تخفیفیوں میں بھی کام کر پکے تھے۔ بخاری بدل سخن اور جملے بیانی بھی تھے۔ ایک مرتبہ انہوں نے برصغیر کے ماہنماز خوش نویں بھائی یوسف مرحوم سے جو منہایت میڈے کچلیے رہتے تھے، اکہا:

”بھائی یوسف! آج اللہ کا نام لے کر منہادا لو اور سارا میں کچلیں آنار پھینکو۔ اللہ پھر دے گھا۔“

بخاری صاحب میں جلال بھی متحا اور جمال بھی۔ وہ کسی کو دکھ درد میں دیکھتے تو ان کا دل بھر آتا اور اس طرح اس کی مدد کرتے کہ کسی کو کافی کافی خبر نہ ہوتی اور اگر کسی سے بگڑتے تو ایسا بگڑتے کہ اللہ کی سیاہ۔ لیکن جہاں تک ممکن ہوتا اسے نقصان نہ پہنچاتے۔ وہ یونی والوں کے بپ دیجھے کامہات اڑاتے۔ لیکن جتنے شاعر اور ادیب یونی سے آتے، انہیں سے بہتلوں کو بخاری نے کام و حصہ سے لگایا۔ اور وہ ان کی قدر بھی کرتے اور احترام بھی کرتے۔

ایک مرتبہ وہ کسی بات پر ارم لکھنے سے خفا ہو گئے۔ ایک دن جب بخاری صاحب ریڈیو پاکستان آئے تو ارم لکھنے نے انہیں سلام کیا لیکن بخاری مخفی پھیر کر چلے گئے۔ دات کو ریڈیو پاکستان میں مشاہود تھا۔ جب ارم نے اپنی غزل بھی یہ شعر لیا ہے

یوں دہ گزدے نظر پڑاۓ ہوئے

ہم لیے رہ گئے سلام اپنا

تو مشاہود ختم ہونے کے بعد بخاری نے ارم کو لگائیا اور ان سے معافی مانگی۔

اور جب بخاری مازمت سے سُبک دوش ہوئے تو یونی نگاہ جیسے انہیں زندگی سے سُبک دش کر دیا گیا ہے۔ شاعری اور موسیقی اور ڈرامے اور ریڈیو پاکستان کے اس ماحول سے انہیں نکالتا ایسا ہی تھا جیسے محصلی کو پانی سے بکالا۔ پھر تو یہ ہوا کہ ریڈیو پاکستان میں کچھ رہا اور نہ بخاری صاحب میں کچھ رہا۔ وہ مارے مارے پھرستے اور جو دوست اور عقیدت صندائل کے بہت قریب تھے، وہی ان سے ملنے جلتے۔ ریڈیو پاکستان بھی ان سے ایک پروگرام لکھوڑانا۔ وہ دل کے مریض تھے ہی، انہیں فالج بھی ہو گیا تھا۔ ایک دن وہ ایسے گرے کہ پھر نہ اٹھ سکے۔ اللہ تعالیٰ ان پر اپنی رحمتیں نازل کرے۔

(۲)

روزنامہ "حیث" کے اجراء سے ہمیں پہلے فخر باقری مرحوم اور ان کے رفقے فلم "حیث" کے بیان طرح نے منصوبے بنایا کرتے تھے۔ یہ منصوبہ بازیں جسے توپے سے شروع ہوتا ہے اور آدمی رات تک جاری رہتیں۔ بیشتر منصور مرحوم اور خلیف ایک دن ماڑی صاحب کے گردے میں بیٹھے خوش گیا کہ رہے تھے کہ بخاری صاحب کا ذکر آگئا۔ ماڑی صاحب نے کہا، "میرے دل میں بخاری صاحب کا بڑا احترام ہے۔ بیہری طالب علمی کے زمانے میں بیٹھی میں بخدا کا بڑا شہرہ تھا۔ میں نے بخ آری کو مشاعرے کو شستے دیکھا ہے۔ بیٹھی کی ادبی محفوظ میں وہ چھایا رہتا تھا۔ یہ صحن عبگت اور حاضر ہوا بیں اس کا تواب نہ تھا۔ اور اب جب وہ ریٹائر ہو گیا ہے تو ہمارا یہ فرض ہے کہ ہم اُسے تہذیب مخصوص کرنے دیں اور اسے اس کے کاموں کے ساتھ آگئے بڑھائیں۔ اس نے دُنیا دیکھی ہے۔ بڑے بڑے علمی و ادبی صور کے سر کیے ہیں۔ دُنیا کی بڑی بڑی شخصیتوں سے اس کی طاقت رہی ہے۔ اس میں اچھائیاں ہیں تو ایسی کہ جن کا جواب ہتھیں، اور اس میں جو انسانی لکھنوریاں ہیں، وہ بھی بے مثال ہیں۔ اگر بخاری فلم کے ذریعے پورے خلوص کے ساتھ اپنی فہرست کرنے میں کامیاب ہو گی، تو یہ "حیث" کی بڑی کامیابی ہو گی۔"

ماڑی صاحب نے مجھ سے کہا کہ "پھوں کہ ہم لوگوں سے زیادہ تم بخاری کے قریب ہی ہو، اس لیے تم ان سے یہ درخواست کرو کہ وہ روزنامہ "حیث" کے لیے قسط دار اپنی سرگزشت لکھنا شروع کروں؟" ماڑی صاحب نے اپنا ایک دستخط شدہ سادہ چیک دیا اور کہا۔ "یہ بخاری کو دے دینا۔ اس پر وہ جنتی رقم جس حساب سے چاہیں، ہمیں بھر پاسال بھر کی بطور معاوضہ لکھ کر دصول کر لیں۔" چنانچہ میں ماڑی صاحب کا یہ سادہ دستخط شدہ چیک لے کر بخاری صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اور ادھر کی باتیں ہوئیں۔ روزنامہ "حیث" کے اجرا کا ذکر آیا۔ اور پھر میں نے ماڑی صاحب کی خواہش اور فرمائش کا اظہار کیا اور ماڑی صاحب کا سادہ دستخط شدہ چیک ان کی خدمت میں پیش کیا۔ بخاری صاحب نے کہا۔ "رقم کی ذمہ داری ماڑی نے مجھ پر کیوں ڈالی ہے؟" میں نے عرض کیا کہ ماڑی صاحب آپ کا بہت احترام کرتے ہیں اور وہ ہنیں چاہتے کہ آپ سے کبیس رقم کی سودے بازی کریں۔ لہذا آپ جو رقم مناسب سمجھتے ہیں اس سادے چیک پر لکھ لیں، وہ ماڑی صاحب کو قبول ہو گی۔" بخاری صاحب نے چیک لیے اور چیک پور رقم لکھنے سے امکان دیا۔ میں نے عرض کیا کہ "غیر رقم اور معاوضہ کی بات تو اب آپ ماڑی صاحب سے حل کر لے کر لیں۔ البتہ سرگزشت لکھنا شروع کروں اور یہ بتاویں کہ اس سرگزشت کی پہلی قسط آپ کب بھوا ہیں گے؟"

بخاری صاحب سے ماتری مرحوم کا سادہ و سخت خلشہ چیک لے کر واپس آیا اور سارا فقرہ ماتری صاحب کو شدنا یا تودہ سکرا دیے اور انہوں نے چیک رکھ دیا اور پھر کتنی بیفتہ گزد گئے۔

”حریت“ کے اجزاء سے کچھ دی پہلے بخاری صاحب سے ماتری صاحب کی شیلی فون پر بات چیت ہوئی اور ماتری صاحب نے بتایا کہ بخاری صاحب شیز ان ہوٹل میں میرے ساتھ چائے پینا پاہنچتے ہیں میں میں ماتری صاحب کے ساتھ شیز ان ہوٹل تک گی۔ ہوٹل میں ماتری اور بخاری صاحبان میں کیا بات چیت ہوئی اس کا مجھے علم نہیں۔ البته طاقت کے دوسرا دن ماتری صاحب سے معلوم ہوا کہ بخاری صاحب اپنی سرگزشت لمحہ پر آمادہ ہو گئے ہیں اور انہوں نے مجھے اپنے لھر لایا ہے۔ دوسرا دن میں بخاری صاحب کے لھر مہنپا مگریں سرگزشت کے بارے میں ان سے بات کیا کرتا اور انہیں کیا مشورہ دیتا ہیں ان کا نیاز مند تھا اور وہ ہم ریڈیو والوں کے لیے باپ کی حیثیت رکھتے تھے۔ وہ کبھی بخاری باشی سُنیتے اور کبھی ڈانٹ دیتے۔ میں نے دبے دبے الفاظ میں انہیں یہ مشورہ دیا کہ افسانہ طرازی سے احتراز کریں اور اپنی خدا و جادو دبیانی سے حقیقت پر پردے نہ ڈالیں۔ جیسے اور جس طرح ان کی زندگی گزد ہے، وہی وہی اسی طرح بکھتے چلے جائیں۔ خلوص اور سچائی کا اثر لفاظی سے فریاد ہوتا ہے۔

چنانچہ ”حریت“ کے پہلے شمارے میں بخاری صاحب کی سرگزشت کی پہلی قسط شائع ہوئی۔

سرگزشت بخاری کی پہلی قسط کا آغاز یوں ہوتا ہے۔

”یوں تو شل مشورہ ہے کہ سایہ کو لینا نہیں بلکن اکثر دیکھا گیا ہے کہ پسج بودو سننے

والے کے آگ لگ جاتی ہے یہی باعث ہے کہ میں نے آج تک اپناروز ناچہ بکھتے سے گیری کیا۔

چپ سادھے رکھی اور آگ کیمی ہر امر جبکہ بونا بھی پڑا تو اسے الفاظ دھوند دھوند کر

خکائے جن کو سچ کر سخنہ والا تھوڑا اپہت دھواں دے جائے تو دے جائے مگر ان کے تن بدن

میں آگ نہ لگنے پڑے۔“

”آپ میرے رویتے کو جو چیز ہیں نام دے لیں لیکن میں کیا کروں ایندگی یہے چارگی۔ میرا

معاملہ مرتا کیا نہ کرنا والا تھا جیسا جو کہ ہوا سو ہوا۔ اب تو الحمد للہ جی حصوری کر کے روٹی کمانے کی

عزم تام ہوئی جوانی کا طوفان گزد گیا جھوٹی دولت کی خاطر دل پکڑے گئی سکل اور کوچھ کوچھ پھر پڑے

کا زمانہ پہت گیا۔ اب میں آزاد ہوں۔ دنیا و مافہہ سے آزاد۔ اب مجھے پسج بولنے میں کیا مدد

ہو سکتا ہے۔ جا ہے دو پسج اپنے متعلق ہو یا دوسرا دن کے متعلق؟“

اب ہم بخاری صاحب سے یہ توقع رکھتے تھے کہ وہ پسج بولنے کا اعلان کیوں نہیں کیجیے جیل کر دے لکھ دیں۔

”اس را میں بھی دوچار متفاہم بہت سخت آتے ہیں۔ سوچتا ہوں کہ اپنے متعلق پسج

پوؤں تو ان لوگوں پر کی بیتی کی خواہی محبت، اپنے خلوص اور اپنی شفقت کے سبب خدا جانے

مجھے کیا سمجھتے رہے ہیں اور اگر دوسروں کے متعلق پیغام لکھوں تو کیا گناہوں کے اس پیشامے  
میں افذاہ نہیں ہو جائے گا جو اپنے کندھوں پر اٹھائے اٹھائے پھرنا ہوں۔ جوں محب ضيق  
میں ہے۔ ڈھونگ رچائے رکھوں تو تضییر کی طامت سنوں۔ پیغام بولوں تو دل آزادی کا مجرم  
گردانا جاؤ۔ بہتر میں ہے کہ زندگی کے چند واقعات بیان کروں اور وہ بھی اس انداز  
ستے کہ اپنا بھرم کھلتا ہے تو کھلتے لیکن کسی کی دل آزادی نہ ہو۔"

خبر بخاری صاحب کی یہ بات تو کبھی میں آتی ہے کہ وہ کسی کی دل آزادی (کم سے کم تحریر میں)  
نہیں کو سکتے جس زمانے سے وہ متعلق رکھتے تھے، اس طرح کارویہ اسی زمانے کے آداب و روايات  
کے مناسن بھی تھا۔ لیکن وہ اپنا بھرم بھی نہ رکھوں پائے اور اس کتاب میں جسے انھوں نے اپنی مرگزشت  
گئے نام سے لکھا اور چھا پایا ہے، ایسی سب سے بڑی کمی ہے۔ ورنہ زبانی و بیان کی خوبی کے اعتبار  
سے اس سرگزشت کا شمار آج نہیں توکل ادب عالیہ میں ہو گا۔

سرگزشت بخاری کی تقریظ میں عزیزم انقلاب مازی نے میرا بھی ذکر کیا ہے اور یہ لکھا ہے:

"فَانْصَارِي صَاحِبُ الْجَنَاحِيَّةِ مِنْ خُدَّاجَانَ مِنْ خُدَّاجَانَ نَكَّحَهُ بِنَجَادَيَّةِ  
كِيَطْلَسِمِ تَهْجَانَ كَبِيرَيَّةِ بَخَارَيَّةِ صَاحِبِ الْجَنَاحِيَّةِ "جَرْتِيتْ" مِنْ مَفْتُونَ نَكَّحَهُ بِنَجَادَيَّةِ  
يَهْبَقِ لَكَادَيَّ كَمُونَوْعَ كَا نَتْجَابَ نَاقَرَيَّ صَاحِبَ كَرِيَّ" ۔"

بخاری صاحب جب رداں ہوئے تو کیس موضوع اور کس کا مشورہ اور کہاں کی پایندی۔  
لکھتے چلے گئے مفرض کہ وہ ڈھانی برس تک رکھتے رہے۔ شروع شرح میں قیام الحسن موسوی میگزین  
سیکشن میں بخاری صاحب کے مضمون چاہیتے رہے اور ان سے عرف زبانی کے الفاظ پر بخاری صاحب  
مشورہ میں کرستے رہے۔ پھر اے، اور ممتاز کے ذمے اس مضمون کو بنانے اور سچانے کا کام ڈالا  
گیا۔ بخاری صاحب کے مضمون کے ساتھ ساتھ اس سے متعلق نایاب و نادر تصویریں بھی شائع  
ہوتی رہیں۔ افسوس ہے کہ سرگزشت بخاری جب کتاب کی صورت میں شائع ہوئی تو اس میں یہ  
تصویریں شامل نہیں کی گیئیں۔ ہر تصویر بھائے خود ایک مضمون کی حیثیت رکھتی تھی۔ ان سے  
کتاب کی مقبولیت میں یقیناً احتفاہ ہو جاتا۔

پھر سے ہوئے اور کبھی پھر سے ہوئے رداں دواں بخاری پر پول باندھنیا اسے سمجھتا پڑا مشکل  
کام تھا۔ بخاری کی شخصیت ایسی نہیں تھی جو ایک کتاب میں اپنے تمام پہلوؤں کے ساتھ سمجھت آتی۔  
یہ تو یہ ہے کہ "سرگزشت بخاری" بخاری کی زندگی کا خلاصہ ہے جس میں عمل کی رفتار فرمی ہے اور گفتار  
کی رفتار تیز ہے۔ پھر اس میں پھول ہی پھول ہیں، کافی نہیں ہیں۔

بخاری آواز کے صوراً کا دلوانہ تھا۔ اس کی آواز میں حسن تھا، رعنائی تھی۔ یہ آواز اس شخص کی

زندگی کی روشنی میں تھی جو چالیس برس نک بسیغیر کے دیگر زاروں اور لالہ زاروں میں کبھی نہ تھے کے روپ میں کبھی تمثیل کے دنگ میں کبھی مرثیے کے گداز میں، کبھی لکھتیوں اور کھلیتوں میں اور کبھی دیوان خانوں میں اور کبھی سوچ کی روشنی کی طرح بستیوں، ویرانوں، جنگیوں اور ایوانوں میں ایک ساتھ پہنچ کر زندگی سے ترسی ہوئی خدا کی مخلوق کے دلوں کو گرماتی اور بُرماقی رہی۔ بخاری جو پہلے آں اندیا ریڈیو تھا، تقویم کے بعد ریڈیو پاکستان ہو گیا۔ اس کا قد و فامت دونوں ملکوں کے ڈائنس میٹروں سے اُپنی تھا۔ یہ ٹرانسپریٹر تو اس کے ہاتھوں چھڑی اور اس کا شیکا تھا۔ بخاری ایک ہمیشہ زندہ رہنے والی آواز تھا جو برقی تہروں میں سدا گونجتی رہتے گی۔ البتہ وہ بخاری بخوبی گیا ہے، وہ بخاری کی آواز کا ٹرانسپریٹر تھا۔ وہ ٹرانسپریٹر گر گیا۔ اب بخاری کی آواز کسی ٹرانسپریٹر کی پابند نہیں ہے۔ اس کی موت نے اسے زندہ تر بنادیا ہے۔ بخاری اگل اندیا ریڈیو اور ریڈیو پاکستان کی روایات کا سر جتہرہ تھا۔ یہ روایات ہمیشہ زندہ رہیں گی اور ان روایات میں بخاری کی بھی ہمیشہ زندہ رہتے ہیں۔ بخاری نے پہلی شخصیتیں بنائی ہیں۔ بخاری کے نشریاتی مکتب سے جو لوگ قائم ہوئے ہیں وہ اس کے نام کو اور اس کے کاموں کو زندہ و پاکنہ رکھیں گے۔ بخاری اپنے ساتھ اپنی قبر میں اپنی زندگی کے بہت سے راز لے گیا ہے۔ میں نے بخاری کی زندگی میں ایک مضمون میں یہ لکھا تھا کہ بخاری کے سر پر جو بل سموالیہ فقرتوں کی طرح کھڑے ہوئے ہیں، وہ ہم سے یہ پوچھ رہے ہیں کہ یاد و کچھ تو کہو کہ آخری بخاری کیا ہے؟ بخاری ان سوالوں کا جواب خود زندے سکتا اس کی شخصیت میں ان سوالوں پر کشکش ہوتی رہی۔ وہ اپنے آپ سے جنگ کرتا رہا۔ ایک طرف اس کا ٹراجمان تھا جو اپنے چھوٹے بھائی کے لیے ایک جیلن بنایا ہوا تھا۔ چھوٹے بخاری نے بہت محنت کی۔ بہت ہاتھ پاؤں مارے۔ کبھی شاعری میں مفرزا رہا۔ کبھی موسیقی کے سمندر میں غسلے لگائے۔ کبھی ایک اور ریڈیو ڈرامے میں پہنچائے بیا کیے۔ کبھی صریح پڑھنے کے فن میں کمال پیدا کرنے کی کوشش میں گارہ۔ کبھی جمیع خانہ جبکہ کے نام سے اس نے مراجیہ مضمون بخھے اور پڑھے۔

فرض وہ زندگی میسر ہر میدان میں مسلسل جدوجہد کرنا رہا۔ کیا ۔۔۔ اپنے بھائی سے زیادہ ذہین تھا ہے کی ضرع جلت اور حاضر ہو ای میں زیادہ مشاق تھا؟ بڑے بھائی نے اعلیٰ تعلیم پائی۔ وگریں حاصل کیں۔ بڑے بڑے ہمہ دن پر فائز رہا، اس کے باوجود کیا چھوٹے بھائی کا قد و فامت بڑے بھائی سے بڑا، برابر یا چھوٹا نکلا۔ یہ جواب متقبل ہی وے سکے گا۔ بخاری کا ماضی کبھی ہمارے سامنے ہے اور اس کا حال بھی۔ بخاری کی کہی ہوئی باتیں اس کی سرگزشت میں موجود ہیں البتہ جب تک بخاری کی ان کی یا بخاری کے بارے میں ”ان کی“ ہاتوں کا کوچھ نہیں بدلے گا، بخاری کی داستان نامکمل رہتے ہیں۔

## سید محمد جعفری

سید محمد شیعفری مرحوم ہبھور کی مشہور و معروف شخصیت تھے۔ وہ اپنے بیٹے سید محمد جعفری کی طرح شلگفتہ مزاج تھے پچھلے زمانے کی باتیں اس طرح سناتے کہ ماں کا نفسہ انکھوں کے سلسلے پر جاتا۔ بہ ۱۹۱۰ء سے ۱۹۱۵ء تک اسے بیداری کا ہبھور کے پانچ سال رہے اور کچھ برس پیچھے ان کا نقل ہو گیا۔ خفاضال منزل میں نواب صاحب کے چوک میں ڈپنی محمد سین صاحب کے بہان ان سے میری پہلی حفاظات ہوئی۔ اور پھر میں سید محمد جعفری کے ساتھ ان کی خدمت میں کمپانی پار حاضر ہوا۔

سید صاحب نوشن مزاج بھی تھے اور نوشش خود اک بھی۔ اپنی صحت کا بہت خیال رکھتے تھے۔ ہمیشہ پیدا ہوتے۔ بڑھاپے میں بھی میلوں تکل جاتے اور نکان محسوس نہ کرتے سیکڑوں لوگ ان کے پاس سفارش لے کر آتے۔ وہ سفارش اس طرح کرتے کہ جیسے یہ کام امنی کا ہے۔ خدا بخشنے سالک صاحب کا بھی یہی طریقہ تھا۔ وہ بھی بڑے درد مند انسان تھے۔ اگر کسی کو دکھ میں دیکھتے تو ان کے آنسو تکل آتے۔ اگر کوئی سفارش کرانے آتا تو پچھلے تو اسے سفارشی خطابیت، اگر اس سے کام نہ چلتا تو اپنے سارے کام چھوڑ کر اس کے ساتھ پچھلے جاتے۔ تانگے کا کہا ایہ بھی خود دیتے۔ ایک مرتبہ میں صالک صاحب کی قلاشت میں ان کے دفتر مہنچا۔ میں نے صاحب سے پوچھا کہ وہ کہاں ہیں۔ تو صاحب نے کہا کہ اگر وہ دفتر میں نہ ہوں تو سمجھو کر وہ کسی کی سفارش کرنے کی ہم رونگلے ہیں۔

ہاں تو بات بابا محمد علی کے صاحبزادے سید محمد جعفری کی ہبھری تھی۔ اگر میں یہ انکھوں تو بیے جانہ ہو جاؤ کہ سید محمد جعفری مرحوم اپنی وضع قطع اور ڈھپ کے ایک ہی آدمی تھے۔ انسوں کو دو سارے سانچے ٹوٹ گئے جن میں ایسے انسان ڈھل کر نکلا کرتے تھے۔ سید محمد جعفری میں شوفی کوٹ کوٹ کر بھری تھی۔ بڑے زندہ دل انسان تھے۔ اپنی شاعری اور تحریروں اور باتوں سے لوگوں کو ہنساتے تھے۔ اور اس طرح ہنساتے تھے کہ دل کے اندر ہنسی کافی ارادہ چھوٹنے لگتا اور جس سے

اندر کے سارے جائے جائے قوٹ کو بھر جاتے اور روح کے اندر دکھوں کی جوتا ریکیاں ہوتیں، وہ ساری چیز جاتیں اور روح منور ہو جاتی آدمی کا گرد پیش بھی منور ہو جاتا۔ اور یہ کام وہی لوگ کر سکتے ہیں جو ہنسی سہنسی میں اپنی زندگی کی ساری تجربیاں پی جاتے ہیں۔ اور اس طرح کے مزاج لکھنے والوں میں جو بھی آتی ہے تو یہیں یہ لکھتا ہوں کہ دیکھو یہ بھلپڑی کب تک چھوٹی ہے۔

سید محمد میں جس طرح یہ پناہ خلوص اور پیار تھا اسکی طرح یہ ان کی شاعری میں بھی بھت۔ سید محمد سے میری پہلی ملاقات مولانا محمود شیرانی کے یہاں ہوئی۔ یہ اختر شیرانی کے ہم جماعت اور دوست تھے اور مولانا کے شاگرد رشید تھے۔ اور یہ اس نہ مانے میں مولانا کی تضادیت کی ترتیب و تدوین میں ان کی مدد کر رہے تھے۔ ایک دن مولانا نے سید محمد کو، جو اختر کے کمرے میں داخل ہو رہے تھے، آواز دی اور کہا:

"سید محمد! مختارے دوست (اختر شیرانی) نے ہمیں بہت بدنام کیا ہے پچھے دنوں یہیں دکن گیا تھا تو وہاں ایک صاحب نے مجھ سے کہا۔ مولانا آپ کا یہ گیت بھے بہت پسند آیا۔ یہیں نے کہا۔ کون سا گیت؟ تو فرمایا ہے "بستی کی روکیوں میں بدنام ہو رہا ہوں؟" یہیں نے کہا، وہ گیت میرا ہے، میرت نالائق لڑکے کا ہے۔

روکیوں میں بدنام وہ ہو رہا ہے اور دسوں ہم ہو رہے ہیں۔"

سید محمد نے یہ بات سن کر بُری مشکل سے اپنی سہنسی ضبط کی۔

اختر کے کمرے میں ہنگامہ رہتا۔ میرزا جی کا زیادہ وقت یہیں گزارنا تھا۔ ایک دل دیہ دیکھا کہ میرزا جی اور اختر دونوں شرایب میں دعست ہیں اور گلے میں میں کر رہے ہیں۔ پوچھا، آپ۔ دلوں آخر کس لیے رہے ہیں؟ تو اختر نے کہا کہ، اسے تو اپنی ماں یاد آ رہی ہے اور مجھے ہل اپلے شرایب پسند پڑا تو اسے روتا دیکھ کر مجھے بھی اپنی والدہ یاد آ گئیں۔

سید محمد جعفری دوسروں ہی سے مذاق ہنیں کرتے تھے وہ اپنے ساتھ بھی اچھا خاصا مذاق کرتے رہے ہیں۔ پہلے بی ایس سی کا امتحان پاس کیا۔ پھر اور نیشنل کالج میں منشی فامنی کی جماعت میں داخلہ لیا۔ یہاں ذوالفقار میں بخاری بھی ان کے ہم جماعت تھے۔ پھر انگریزی، فارسی اور تیاریخ میں ایم لے کیا۔ اور اس کے بعد فنی کر کے رنگ محل اسکول میں ماستر ہو گئے۔ یہاں یہ اسکاؤٹ ماستر بھی رہے۔ اور پھر ما سٹری چھوڑ چاڑ کر سرکزی حکمہ الہاعات میں انفارٹن آفیسر ہو گئے۔ یہاں سرکار کی ملازمت بھی کرتے اور اپنی مخصوص مزاحیہ شاعری میں سرکار کا بھکاری بھی اڑاتے رہے۔

سید محمد جعفری کی شاعری ان کی شخصیت سے مخصوص اور ان کی ذات تک محدود ہے۔ ان

کی خنزیر شاعری میں جلاہٹ نہیں ہے۔ ان کا ہمچہ بہت سبک اور فرم ہے۔ سید محمد عجمی کے  
چند اشعار پڑھیے:

لکھنا اچھا فیصلہ کرتا رہ با کشہیر کا  
کاغذی ہے پیر ہن ہر سپیکر تصویر کا

ماں تکھیر کی سینوں میں دبی رکھتے ہیں  
کبھی رکھتے ہیں نہیں اور کبھی رکھتے ہیں

جو سروی ہیں وہ رکھاتے ہیں رات دن خلوہ      بہار ہو کر خداوند اللہ اللہ اللہ

جب دندن کر چودھریوں کا لے جاتا ہے لیارا      کچو اس میں افسر جاتے ہیں کچو بیویا پاری کچو ناکارا  
اک سینئیں اکھیں دیتا ہے یہ ملک ہمارا بے چارا      تھک جوں دہوڑا کو چھوڑ سیاں مت دلیں بیسیں تھکھارا  
سب شکاٹ پڑا رہ جائے گا جب لا دیچھے کا بخبارا

سید محمد اپنے بچوں سے بھی مذاق کرنے سے باز نہیں آتے۔ جب کسی خوب صورت  
لڑکی کو دیکھتے تو اپنے فوخر صاحب زادے سے سے کہتے۔ ”دیکھ بیار کتنی اچھی لڑکی ہے۔ میا ارادہ  
ہے؟“ اور بچہ بگڑ جاتا اور کہتا۔ ”ابا! آپ ہم سے مذاق نہ کیا کیجیے؟“

ایک مرتبہ پریس کانفرنس میں ایک اخبار کے روپورٹر صاحب ابو بہت پڑھ رہے تھے، سید  
محمد عجمی کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ جب چالئے گئے اور پیٹ میں گلاب جامن رکھے جانے  
لگے تو عجمی نے ان روپورٹر کی آنکھ بھیجا کر ان کی گلاب جامنیں اٹھا کر اپنی پیٹ میں رکھ لیں۔ روپورٹر  
کو بہت غصہ آیا۔ کہتے لگے۔ تم سورہ جو عجمی صاحب نے انھیں تعلیم کیتے اور چسکا رہتے ہوئے کہا۔  
”نہیں میں سورہ نہیں ہوں جیسی ہوں۔ سورہ پاالتا ہوں۔“

# سعادت حسن منشو

(۱)

ڈبلا پشا، گوچھا، لمبا تر لگا۔ بڑی بڑی عرض کی شریروں انہوں میں بلا کی ذہانت و فطانت۔ ڈبلا ڈھالا بیگانی وضع قطع کی قیص، بڑی سوری کا پا جامہ۔ پورا پاس کھدر کا، جو منشو کے گردے پتھے رنگ جیسا صاف شفافت اجلا درق۔ طالب علمی کے زمانے میں میں نے منشو کو جب بھی دیکھا تو کچھ اس طرح سے دیکھا کہ اس کی بغل میں تادل کا تھا ہے۔ ایک ہاتھ میں کسی پیشہ دوا کی یوتل ہے تو دوسرا میں ایک ٹوکری میں چند ملٹے ہیں اور تپڑ سبب۔ اور پھر کچھ پُرست گزرنے کے بعد دیکھنے والوں نے اس کی بغل میں اور دونوں ہاتھوں میں شراب کی بوتلیں دیکھیں اور یہ بوتلیں مرتبے دم تک اس کے ہاتھوں ہی میں رہیں یہاں یہ شراب بدلتی رہی۔ سہیں سے پورٹ بنی اور پھر پورٹ سے ٹھرتا۔ اور پھر بدلتی ہوئی شراب نے منشو کو بھی بدلتا شروع کر دیا۔ اور جب زیادہ بدلتے کی اس میں سکت نہ رہی تو قہرہت کا لباس ہاتھ بڑھا اور اس نے ان سب شراب کی بوتلوں کو توڑ دیا۔ اس کشکش میں منشو کی زندگی کا سآخر بھی ٹوٹ گیا۔ اور اس طرح بیرونی کے اسر عظیم پایہ افسانہ نویس کی زندگی کا افسانہ ختم ہو گیا۔ اس افسانے کا انجام کیا ہوا؟ المیہ یا مربیہ! اس کا جواب ملک کے افسانہ نویس دیں گے۔ اور یادہ لوگ دیں گے جو سعادت کو جانتے تھے۔ اور جو منشو سے واقف تھے۔ یہاں یہے تو وہ منشو مر گیا جو میرے سکول کا ساختی تھا۔ جو خود میرے لیے ایک زمانے میں چلتا پھرتا افسانہ تھا۔ یہی نے ہمیشہ اسے کتابوں اور دوائی سے لدا پھنسا دیکھا۔ سیکڑوں نسخے اس کی نوک زبان تھے۔ جب دیکھو خڑدھو، خڑدھو بلغم خڑو کتا۔ ظاہری آنکھ سے دیکھیے یا خڑو دین سے، یہ بلغم خالص بلغم تھا لیکن منشو کی آنکھوں کو اس بلغم میں سیکڑوں افسانوی حقیقتی نظر آئیں۔ کبھی تو وہ اس میں سیکھڑوں کے خون کی آمیزش پاتا اور کبھی دق کا کوئی شاہکار کہ جیسے دہ بچپن ہی سے

لے اس مختروں کے دھنچے ہیں۔ پہلا حصہ منشو کی وفات کے فوراً بعد لکھا گیا اور دوسرا حصہ اس کے تقریباً پسند رہ پرس پس بعد دوسرے حصے میں بعض باتوں کی نکار کے لیے معدود تر خواہ ہوں۔

پنے لیے ہوت ڈھونڈ رہا تھا۔ کچھ تو پچھوڑ دیجا رہتا تھا اور کچھ دہ بیمار بنتے کاش تو قین بھی تھا۔ پھر میں وہ بڑا دھان پان تھا۔ بے پناہ لاغر و ضعیف، لیکن شرمیا لیسا کہ جیسے بھلیاں کوٹ کوٹ کر اُس کے جسم میں بھر دی گئی ہوں۔

منٹو کے بارے میں اس کے ہم جا عتوں کی رائے میں بڑے اختلافات تھے۔ لکھنے پڑھنے والے اور سیدھے سادے لاطے کے اُسے بد معاملہ سمجھتے تھے اور بد معاملہ منظوم یہی دبہ ہے کہ منٹو سب میں رہ کر سب سے عینہ نظر آتا تھا۔ اس کے مذاق میں اور اس کی تصریحوں میں اور اس کے لکھنے پڑھنے کے طریقوں میں ایک نیا پن محسوس ہوتا تھا۔

اسکول کے رجسٹری میں روزانہ اس کی خیر حاضری لگتی تھیں وہ نہایت پابندی سے اسکول آتا۔ یا تو کسی نئے بڑے سے دوستی گاہ نہیں اور یا کسی کو "الوچھوئے" کھلا کر لیگا۔ نہیں رہوادھ کے کسی ناول کا پلاٹ سننا کفر محسوس کرنے۔ وہ جب کسی ناول کا پلاٹ سننا تو اس طرح سننا کہ جیسے وہ خود ناول کا مشف ہے۔ ہفتے نو شرے میں ایک بار منٹو جماعت میں بھی نظر آ جاتا۔ پڑا سا بستہ سامنے میز پر رکھا ہے اور منٹو مطالعہ میں مستغرق ہے۔ یستہ میں اور پر کی کتاب سوہنے وال کا جغا قیم ہے اور یہ میں چارس گارڈس کے دوچار ناول ہیں۔ مولوی صاحب دینیات پڑھا رہے ہیں اور منٹو معاون "ریٹن آٹ شی" پڑھ رہے ہیں۔ اور لطف تو یہ کہ دونوں اپنی اپنی بگ خوش ہیں۔ طالب علم کے زمانے میں یہ ناول اور یہ افسانوں کی کذمیں منٹو کا ادھرا بچونا بخیلیں۔ ناول اور افسانوں نے اسے چاروں طرف سے گھیر لیا تھا۔ ناول کے سیکڑوں پلاٹ اس کے فہرنس میں الگ کرو رہ گئے۔ اس کی زندگی بے شمار پلاٹوں تھا جال بیٹھی اور اس کا کردار ناولوں کے سیکڑوں کرداروں کا ایک

مریض بن گی۔ یاد رہے کہ منٹو نے ابھی قلم نہیں لٹھایا تھا۔ کیوں کہ اس کی عملی زندگی میں بے شمار افسانے پھوٹ رہے تھے اور اس کی زندگی ایک افسانوی زندگی بن گئی تھی، اس کی ہر حرکت ایک پلاٹ، اُس کی ہنسی سس پس اور اس کے ہنسو کلامکس، یوبات کرتا ہو نکادیتے والی۔ انگریزی بولتا تو بے نہ کان بولتا۔

لیکن غالباً ناول انگریزی اور دیگر کسی چوتھی والے ناول کی، ایسے ناول کی جو اُسے جیب خرچ کے پیسوں سے آسانی سے مل جاتا۔ اور پھر کہ بے خود و بے اختیار ہو کر خاص خاص جوش و خردش کے موقع پر وہ بے سوچے سمجھے بولتا تو اس کی انگریزی غالباً ٹائمز انگریزی بن جاتی۔ اسی باعث اس کے ہم کتب ایک تو اس کے ٹائمز رنگ دروپ کی وجہ سے اور دوسرے اُس کی ٹائمز انگریزی کی وجہ سے اسے ٹائمی کہتے۔ چنانچہ اس کے اسکول کے ساتھی اُسے آج بھی ٹائمی کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ ٹائمی عمر میں جو سے پانچ چھ سال بڑا تھا۔ میں ساتویں درجے میں پڑھتا تھا اور وہ نویں میں۔ اگرچہ اچھے بچے اس کے پاس سے گزرنا بھی پسند نہیں کرتے تھے لیکن میراجی یہ چاہتا کہیں دوی رات اس کے پاس بیٹھا رہوں اور اس کی عجیب و غریب باتیں اس کے خاص اشناز اور خاص ہبے میں سنتا رہوں اور اس کی ہر کتنی دیکھتا رہوں۔

اسکن کا زمانہ آتا اور گزر جاتا۔ لڑکے دن رات پڑھنے لگنے میں مصروف رہتے۔ منٹو بھی دن رات کتاب کے مطالعے میں غرق رہتا۔ لیکن کتاب تھاب سے باہر کوئی سنسنی خیز ناول ہوتا پہنسنی خیزی۔ منٹو کو بھی خاصا سنسنی خیز نامانجھتی۔

میرے والد محمد شحر نما مسلم ہائی اسکول امرت سر کے ہیڈ ماسٹر تھے۔ وہ منٹو کے استاد بھی تھے اور دوست بھی منٹو ایسی منفرد شخصیتوں کی صلاحیتوں کو پوچھنے کا کار لانے کا اور ان سے کام لینے کا سیدھی پچھل کھا بھنی کو کرتا تھا۔ اور یہ ابھنی کا دم تھا کہ منٹو نے سیکڑوں مشغلوں اور صرف فیتوں کے باوجود دیکھ پاس کر لیا۔ وہ ریاضتی میں بھی پاس ہو گیا۔ اسخان سے دو چھینے پہلے اس نے بڑی سنجیدگی سے محنت کی۔ درجنہ شروع سال میں تو اُسے اس کے سنسنی خیز منصوبوں کی تکمیل اور ناولوں کے مطالعہ ہی سے فرستہ ہمیں ملتی تھی۔ وہ اپنی والدہ کے پیسے چڑھتا اور ناول خریدتا۔ رشتہ داروں اور دوستوں سے قرض لیتا اور ناول خریدتا۔ والد سے فیس اور جرماؤں اور یک نک اور مختلف تقریبوں کے نام سے پیسے لیتا اور ناول خریدتا۔ دوستوں کے والدین سے دوستی گھانٹھتا۔ رشتے نکالتا، کسی کو ماموں جان کہتا اور کسی کو چھاپ میا۔ اور ذرا ان کی نظر چوکتی اور منٹو اجھیں چھا بنا کر چھوڑتا۔ کوئی کتب اڑاتی اور چھپت۔ دیکھ کی وکان پر تو ایک مرتبہ وہ پکڑا بھی گیا جب پویس کے سپاہی اُسے تھانے لے جانے لگے تو اُس نے القلب زندہ باد کا نفرہ لگایا۔ لوگ سمجھے سیاسی ملزم ہے۔ وہ کتابوں کا عاشق تھا۔ لیکن اس کے ذوق و شوق کے مطابق اسے کتابیں ہمیں ملتی تھیں۔ ایک طالب علم کا جیب خرچ ہی کی۔ زیادہ سے زیادہ دوپار کتابیں خرید لیتا جو ایک دن اور ایک رات میں ختم کر لیتا۔ وہ بے شمار کتابیں پڑھنا چاہتا تھا اور بقول اس کے وہ بے تھاشا۔ کتابیں پڑھتا تھا۔ میرے والد نا دانستہ طور پر منٹو کی اس پوری میں بیمار کے شریک تھے۔ وہ کتب چڑھا کر لتا۔ پہلے خود پڑھتا پھر ابآ کو دیتا۔ جب ابآ پڑھ لیتے تو وہ اور ابآ ناول کے مختلف پہلوؤں پر بحث کرتے۔ پھر ابآ اس سے کہتے کہ وہ اس ناول کے پلاٹ کو اپنی انگریزی میں لکھ کر دے گھائے۔ وہ اپنی انگریزی میں ناول کے پلاٹ کو بالا خصار قلم بند کتا۔ اور ابآ اصلاح کرتے۔ اس طرح ایک غیر جسموس طریقے پر منٹو کی انگریزی کی اصلاح ہوتی رہی۔ بحقوچے دنوں بعد میں نے ابآ کو یہ کہتے سننا کہ منٹو کی انگریزی پر کسی انگریزی مصنف کی تحریر کا گمان ہوتا ہے۔ منٹو کی انگریزی تحریر میں بلا کی ردائلی تھی۔ بزرگوں کا اندازہ تھا کہ یہ لڑکا اگر صحیح راستے پر پڑھ لیتا تو انگریزی زبان کا بے مثل مصنف ہو گا۔ اور اگر خدا ناخواستہ بھٹک لیا تو کم از کم اخبار نویس توں ہی جائے گا۔ انگریزی زبان کے اختیار سے اب منٹو ٹھاہیت کی حدود سے گزر پکھا تھا۔ اور اب وہ اردو زبان میں ٹھاہیت اختیار کر رہا تھا۔ اُندر میں کے امتحان میں اُردو ایک لائی مضمون ہے۔ پھر اسکول میں منٹو کو کچھ ایسے بزرگ بھی مل گئے تھے جو اردو کے شیدائی تھے۔ شاعر اور ادیب تھے۔ اُردو کے استاد راما میار ک مندرجہ سالک صہبائی نے منٹو کو

اُردو کا چسکا لگایا۔ اس کا خط بڑا پائیزہ تھا۔ دسویں جماعت میں سالک صاحب اُسے روزانہ اعلان کھواتے۔ لیکن ہوتا یہ کہ سالک صاحب کو خود ساری اعلان کھنا پڑتی۔ ایک لفظ بھی صحیح نہ ہوتا۔ منٹو اور سالک صاحب میں دوستی پڑھنے لگی۔ سالک صاحب بھی اپنی وضع کے ایک ہی بزرگ تھے۔ وہ شاعر بھی تھے اور ادیب بھی۔ بلا کے ذہین انسان۔ صاحب طرز ادیب۔ خوب لکھتے تھے۔ بڑا وسیع مطالعہ تھا۔ مسجد کے صحن اور مکتب کی چھانی پر بیٹھ کر پڑھا تھا۔ پڑھے وضع دار انسان تھے۔ گوشہ نشین اور درویش۔ پنجابی اور دیہاتی۔ کھوئے کھوئے سے رہتے تھے۔ پچھلے قدرتی طور پر کھوئے ہوئے سے رہتے تھے اور کچھ کھوئے رہتے کا استمام بھی کرتے تھے۔ انکھوں میں لال لالی ڈورے۔ اگر ذرا بہتر سخون کر رہتے تو یہ ڈورے عذب ڈھانے تھے۔ سالک صاحب اُردو ادب کی دُنیا میں ایک کھویا ہوا امریکا تھے۔ جو ادب کے کو لمبسوں کی نظر وہ سے اوچھل رہا۔ سالک صاحب نے منٹو کے مطالعہ کا رُخ بدل دیا۔ اب وہ ایلی معيار کے نادل پڑھنے لگا۔ اچھے اچھے مصنفوں سے روشناس ہوا۔ منٹو نے دو تین ہجیھے میں اُردو میں میرٹ پاس کرنے کی قابلیت پیدا کر لی تھی۔

میرٹ کا امتحان قریب آ رہا تھا لیکن منٹو بہت دُور جا رہا تھا۔ اس کے والد غلام حسین صاحب (رحمۃ) جو منصف غلام حسین کے نام سے مشہور تھے، اپنے بڑے دل میں بس ایک آزاد رکھتے تھے اور وہ یہ کہ منٹو کسی طرز سے میرٹ پاس کرے اور پھر فی لئے، ایم لے کر لے۔ آئی سی ایس بن جائے یا پیر ستری کا امتحان پاس کر لے۔ ان کی نظر میں منٹو کی ترقی کی بس میہی صورت تھی۔ منصف صاحب ایسا گوں نہ سوچتے۔ ان کے خاندان کا ہر فرد بیر سڑیا دکیل تھا۔ وہ جس سمجھی میں رہتے تھے وہ سمجھی دکیلوں والی بھلائی تھی۔ منٹو کا باپ (پُرانے زمانے کا بچہ) ایک بہنوئی میاں حبیۃ اللہ مرحوم دکیل اور رئیس شہر، دوسرے بہنوئی داکٹر بھلو۔ پھر منصف صاحب یہ گیوں نہ پاہنے کہ منٹو بھی دکیل یا پیر ستر بنے۔ ان تو امتحان قریب تھا۔ منٹو کے والد بسیج ہی صبح ہمارے گھر آتے۔ خدا بخشنے بڑی کڑا کے کی آزاد تھی۔ چلا کر آواز دیتے۔ ابا بہر آتے۔ بخورداد کی روزانہ کی تعیینی حالت پر تبصرہ ہوتا۔ دو نوں مل کر کوئی پلات بناتے۔ لیکن منٹو ایک ذقت دیکھتا اور یہ گھروندے اپنی جگہ رہ جاتے اور بخورداد ریہ جا دے جا۔ وہ دُور کھڑا ہو کر بزرگوں کے منصبوں پر مسکراتا۔ ایک دن منصف صاحب حسبِ معمول صبح ہی صبح ہمارے گھر آتے۔ ایسا سے ملاقات ہوئی۔ مہنے لگے۔ فرمائی۔ کیا حال ہے سعادت کا؟ اب تو خوب پڑھنا ہو گا۔ دن رات آپ کے پاس رہتا ہے؟ ابا بہت پکرائے۔ کہنے لگے۔ اُرے صاحب پندرہ دن سے بیس نئے اس بد بخت کی شکل تک نہیں دیکھی۔ بس پھر کیا تھا۔ دو نوں بزرگ فی البدیہ منٹو کی مدحت میں بے شمار تفصید ہے کہہ لگئے۔ کچھ دنوں بعد معلوم ہوا کہ منٹو بھی میں تشریف فراہمی۔ یہ حال بلوائے گئے۔ منٹو نے ایسا کے خلاف بغاوت کا علان کر دیا۔ چند گھنٹے کام اشتھان کے نام سے ایک اشتھان پھایا اور اسے شہر کے کوچہ دیواریں لگایا۔ اشتھان

کا صفحوی کچھ اس طرح تھا۔ محمد عمر خان ہیڈ ماسٹر مسلم ہائی اسکول کو توڑا ملازمت سے علیحدہ کر دیا جائے۔ وہ دن بات پھوٹ کو پڑھانا ہے۔ اس طرح مشکان پتوں کی تند رستی خراب ہو رہی ہے اور ان کی ذہنی حالت روپور بروال ہو رہی ہے۔ اور اگر محمد عمر خان کو علیحدہ ہیں کیا گیا تو سارے طالب علم اور ان کے ماں باپ بغاؤ کر دیں گے۔ اس استہار کو جیسے نے پڑھا، ہنس دیا۔ اب اے بھی بہت لطف اٹھایا۔ جب سعادت پر کچھ اور پائیدیاں عاید کی گئیں تو اس نے اب کے خلاف چند ہم جامعتوں کے ساتھ حسن بن عبد الحمیشی کی داش بیل ڈالی۔ اب اے کے نام و علیکیوں کے خط آئے گے۔ ان خطوں میں یہ لکھا جاتا تھا کہ اگر تم اپنی حکتوں سے باز ہیں آئے تو تمہیں قتل کر دیا جائے گا۔ ذرا فائل کی ہمت اور بُرأت تو دیکھیے، صحیح ہی صبح ہمارے گھر آتا اور خط ڈال کر چلا جاتا۔ اب اے اپنے قاتی سے خود ملنا چاہتے تھے چنانچہ ایک دن فائل ان کی گرفت میں آہنی گیا اور بُری طرح جموح ہوا۔ حسن بن صباح کیمی درہم بوس ہم ہو گئی۔ اس کمیٹی کا دفتر نہ جانے کہاں تھا۔ مگر کہیں نہ کہیں متحاضر ہو۔ اور اس کا ثبوت یہ ہے کہ ایک دن جب اب امنٹو کی کلاس کو پڑھا دے ہے تھے کہ ایک سردار صاحب آئے اور کلاس روم کے سامنے کھڑے ہو گئے۔ سردار صاحب کرایہ پر فرنچر اور غیرے دیا کرتے تھے۔ اب اے سردار جی سے ان کے آنے کی دیر پوچھی۔ کہنے لگے۔ ”وہ دری دا پس نہیں ملی۔ اور مذکورہ اش کا کرایہ ہی ملا ہے؟“ اب اے پوچھا۔ ”کون سی دری اور کیسا کرایہ؟“ کہنے لگے۔ ”وہ بُوآپ نے اپنے بُوے لڑکے کی شادی پر منگانی تھی۔ اور جو آپ کا چھوٹا لڑکا میری دکان سے لا یا تھا؟“ اب اس سمعتے پوچھ دی کر رہے تھے کہ سردار جی کی نظر منٹو پر جا پڑی جو سردار جی کو دیکھ کر دبک رہا تھا۔ سردار جی نے چلا کر کہا۔ ”دیکھیے دو لائے تھے؟“ اب اے مُسکرا دیے۔ سردار جی کو تو انہوں نے کسی طرح سے رخصت کر دیا، دری کا کیا ہوا، مجھے معلوم ہیں۔ جب امتحان بالکل قرب آگیا تو سعادت نے بُری سنبھلی گئی سے محنت کرنا شروع کر دی جیکن ہے اس نے مدد سے ایسا کیا ہو۔ اور شاید وہ ہار گیا ہو۔ بہر حال چند دنوں کی محنت کا یہ نتیجہ تکلا کہ وہ دُسرے دُرچھے میں کامیاب ہو گیا جیسے نے سنایا ہی کہا کہ یہ کسی بُونگ کی کرامت ہے۔

میرک کے امتحان سے فارغ ہو کر منٹو علی گڑھ چلا گیا۔ چند ہیئتیوں بعد جیسے گیا مقابلے ہی دا پس آگیا۔ البتہ اس کے ذاتی کتب فائی میں بے شمار ناولوں اور انسانوں کی کتابوں کا اضافہ ہو گیا۔ اپنے ساتھ ایک گھونگریا لے بالوں والے ایک صاحب زادے کو بھی لیتا آیا جس کا نام شاہدِ طیف تھا۔ فائزی عبد الرحمن نے امرت سر سے مساوات کے نام سے ایک اخبار کا۔ ”مساوات“ کے اوڑاہہ تحریر میں باری (عینیگ) اور حاجی لقائق بھی تھے۔ منٹو بھی مساوات کے متوجوں میں شامل ہو گیا۔ بارے اور منٹو کے تعلقات پڑھنے لگے۔ وہ ہم نوالہ وہم پایا ہو گئے (وہ ہم نوالہ سے زیادہ ہم پایا ہوئے)۔ اُرہ و کا ذوق بُھا۔ انگریزی افسانوں کے اردو میں ترجیے ہونے لگے۔ اب منٹو نے انگریزی کو مطالعہ نک محدود کیا اور اُرہ و کو اظہار

کا ذریعہ بنایا۔ باری کی تگز نیں منٹو نے دنیا کے مشہور مصنفوں کی شہرہ آفاق لفڑیں کا مرطابہ کیا۔ اور باری نے منٹو کے قلم کو اردو کے میدان میں پاؤں پاؤں چلن سکھایا اور وہ بھی ترجیح کے محدود میدان میں۔ انھیں تو منٹو نے دکتر سیو گو کے مشہور ناول اور ملے با کا توجہ سرگزشتہ سیر کے نام سے کیا۔ منٹو اس چندی کو لے کر تصنیف و تالیف کے بواد خانے میں آیا۔ سالکت صہبائی سے تصنیف و تالیف کا ادارہ گھلوایا جس کا نام "حُسْن خیال" بیک پُپو رکھی گی۔ اس ادارے کی پہلی اور آخری تصنیف منٹو کے دو ڈرائیور تھے۔ پہلے عرصے کے بعد جب سالکت صاحب کو یہ احسکس ہوا کہ جس ادارے کو وہ "حُسْن خیال" بھجو رہتے تھے وہ "حُسْن خیال" بیک پُپو میں ملا تو انہوں نے ائمہ بند کر دیا۔

امرت سرکاریم سے اوس کالج اچھا خاصاً ادبی مرکز بن رہا تھا۔ اس کے پونسل ڈاکٹر تائیر مر جوم تھے۔ اب یہاں علم و ادب کا ذوق و تقویٰ رکھنے والے بہت سے جوان سال پروفیسر ون کا جمگھٹا رہنے لگا۔ صاحب زادہ محمد الطفر خاں اس کالج کے دانش پرنسپل تھے۔ ان کی سیگم ڈاکٹر رشید جہاں بھی ادبی محفوظیں میں شریک ہوئے تھیں۔ کالج کے پروفیسر ون میں فیض احمد فیض بھی شامل تھے۔ فیض کی عمر اس وقت بیس بائیس سال تھی۔ اب تو کافی بھادی بھر کم ہو گئے تھیں۔ اس زمانے میں بالکل دھان پان تھے۔ انکھوں میں نیلی انکھڑیاں تھیں۔ وہ خود اپنی غزل تھے۔

منٹو اپنی دنیا میں ایک تہلکہ میانا چاہتا تھا۔ وہ ایک بہت ہی لمبی چلائیں لگانا چاہتا تھا۔ اس کے سینے میں بعادت کا آتش فشاں کردیں بدلتا تھا۔ وہ دنیا کا رنگ دوپ بدلتا تھا۔ اس کا چھپا ہوتا تھا۔ وہ پچھے اور پُر خلوص انسانوں کی بستیاں بسانا چاہتا تھا۔ وہ دھوکے کی ٹیکیوں میں آگ لگانا چاہتا تھا۔ وہ اپنے ہر افسانے کو ایک آئینہ بنانا چاہتا تھا، اور ان آئینوں سے ایک آئینہ خانہ بنانا چاہتا تھا۔ اور پھر وہ یہ چاہتا تھا کہ سوسائٹی کو اس آئینہ خانہ میں لائے تاکہ چاروں طرف سے وہ اپنی اصلی حالت، "شکل صورت" اور دفعہ قلعہ ویکھ سکے، اور دیکھ کر ستر راسکے۔ ہاں تو اب منٹو نے اردو میں طبع داد افسانے لکھنے شروع کیے یہ اپنادی افسانے مجذوب کی ڈیکھا ہوئے تھے۔ منٹو کا ذہن غیر زبانوں کے بے شمار افسانوں اور نادلوں کو جذب کرتے کرتے افسانوں کی مشین بن گی۔ شروع شروع میں منٹو کا اسلوب اور اس کا انداز فکر فیض زبانوں کے مصنفوں کے انداز فکر و طرز تحریر سے ایسا اثر پذیر ہو گا کہ گلگل بنا گی۔ اگر منٹو ان مصنفوں سے راست اپنے قول کرنا تو کوئی بات بھی نہیں۔ اس کی تحریر غیر زبانوں کے مصنفوں کی آئینہ دار ہو جاتی۔ لیکن منٹو کی گروہ میں بھی تو اپنا بہت کچھ تھا۔ اس پیسے ان اثرات کا (جو اس نے بقول کیے) جب اس کے ذاتی خیالات سے تصادم ہو جائے تو ایک دھندر سی پیدا ہو گئی۔ پھر اس پر ایک اور مشکل آپری، منٹو اس مواد کو سمیٹنے ملکا۔ اس کے افسانے ایک ٹھٹت تک اردو کے خزانے میں غیر طبعی ملکوں یا پرانے ممالک کی طرح ایک کوئی میں پڑے رہے۔ اردو ادیب کے دامن میں بہ نیا پیوند کچھ بنتے تھا۔ اسی پیوند سے چک اٹھے کا اور

اُردو ادب اپنے جیب دو اس پر ایسے بسیدوں پیوند لگا کہ سر ملیند ہو گا۔ منٹو کے کپڑوں سے زیادہ اُجھے اور ان کی ایک کالپنک پنل ہمیشہ اُس کے ساتھ رہتی تھی۔ جہاں بیٹھتا دوچار افسانے لکھ کر اُٹھتا۔ وہ افسانوں کی چلی پھرتی مثیں بن گیا۔ وہ شام کو میرے ہاں آتا اور دوچار افسانے سُنا جاتا۔ شروع شروع کے افسانوں میں کچھ یوں محسوس ہوتا کہ جیسے وہ کوئی نئی بات، کوئی پوچھا دیئے والی بات کہنا چاہتا ہے۔ لیکن کہہ نہیں سکتا کیوں کہ زبان پر اسے اپنے تک قدرت حاصل نہیں تھی۔ بلکن کچھ دنوں بعد اس نے اسی زبان میں سے ایک ایسی زبان نکالی ہوا اس کے مفہوم و مطالب کے قامیت پر راست آئی۔

منٹو ادب کے میدان میں بڑے دھوم دھڑکے اور باجے گاہے سے آیا۔ ادھر حادثی خان سے طا اور "ہمایوں" کا رو سی ادب نمبر محلہ دیبا ادھر شاہد صاحب سے ملاقات کی اور "ساقی" کافرانیسی نمبر چھاپ مارا۔ کبھی ظفر علی نہان سے جا لگرا ایسا اور کبھی آغا حشر سے پنج گشتی کی۔ آج ریڈ یو میں ہے توکل فلم میں۔ پھر دلوں بعد یہی نے سُنا کہ سعادت صاحب بیٹھ جا پہنچے ہیں اور ایک ہفتہ وار اخبار "صصورت" کے ایڈیٹر بھوگئے ہیں۔ صصورت کو سعادت نے اپنی شہرت کا دُضد دوڑا بنا لیا۔ ایک طوفان چاہ دیا۔ ایک سنی پھیلا دی۔ فاختہ خامن کے غلیل خان سر پکر بیان نہگار خانوں کے لئے لکھنے باروں کو روٹیوں کے لائے پڑ گئے۔ نہگار خانوں نے سعادت کے لیے اپنے دروازے چوپٹ کھولی دیے۔ سعادت نے امرت سر سے آغا خاش کا شیری کے نام ایک تار بھیجا اور اسے صصورت کی ایڈیٹری پیش کی۔ غلش سمجھ گیا کہ سعادت کو اُس کی ضرورت ہے۔ تار کے جواب میں وہ خود جا پہنچا۔ غلش کی ساری عمر میدان جنگ میں گزری ہے۔ بلا کا چکیت تھا۔ بگوئے دلوں میں سرفہرست اُس کا نام آتا ہے۔ غلش بدیہی گوئی میں اپنے وقت کا افشا اور ظفر علی خان تھا۔ اس کا اٹھب غیال سندھ لاخ زمینوں میں دوڑنے کا خوگر تھا۔ اس کا سب سے بڑا میر دیتیہ اس کی ساری عمر کا مشتملہ رہا ہے۔ اکٹھی ہوئی گردنوں میں استغفار پیدا کرنا، اور ادب کے فرعونوں کی تصانیف و تالیف کو تنقید کے سیلِ عزم میں ڈالنا۔ سعادت کے لیے غلش ایک آہنی دیوار بن گیا۔ سعادت کے دشمنوں کے دیکھو دکھو کو صفحہ ہستی سے مٹانے کے لیے ایک تند و تیز طوفان۔ اب کیا تھا سعادت کو پناہ مل گئی تھی۔ دشمنوں سے نبٹنے کے لیے غلش اور اپنا دستہ بنانے کے لیے سعادت غلش نے بیٹھی میں سعادت کی تقابلیت اور صلاحیت کا قرنا پھوٹکا۔ سعادت کو تخلیق کا موقع مل گیا۔ جھاڑ جھنکار دوڑ رہوئے اور دوستہ صاف ہووا۔ اور اب منٹو کے لیے تخلیق کا زمانہ آگیا۔

سعادت کی سدا کی ہے چین روح، اُس کی منتشر اور دکھی ہوئی زندگی جب اس کے افسانوں میں بھر کر سکھنے لگی۔ اور سہمت سہمت کر بڑھنے لگی تو پھر اتنی بڑی اتنی بڑی کہ اس کے ہم حصوں کے لیے اس کے سلسلے کو پار کرنا مشکل ہو گیا۔ افسانے کی دُنیا میں اس کے انسانے دیوار چین بن گئے۔ سعادت نے بڑے بڑے بتوں کو توزا۔ پُرانی روشنوں کو پامال کیا اور خیالات کی گھنٹی کو اُس نے دستیں بخشیں۔ ادب کو ڈرائیکٹر

سے نکال کر وہ فٹ پا تھا تک لایا۔ لکھنؤ کی پڑتھکت حفلوں سے جو اُس نے پر وہ اٹھایا تو ان مغلوں کی سخت میں بھی کامیابی بازار اور لامپوچی دروازہ بھی سمجھا گیا۔ لکھنؤ کے ابھی چھیلے فواب جتن بھی کے اگر بھائی اور مسوجی دروازے کے نامانی اللہ دتا کے سنگی ساختی بن گئے۔

سعادت ساری ترندگی پیاسا رہا۔ پنجاب کے پارخ دیباوں کا پانی اور پھر لوڈ ابیرہ عرب اش کی پیاس نہ بچھا سکا۔ سارے سمندروں کا پانی پی جانے کے بعد بھی وہ پانی کے ایک ایک قطرے کو ترستا رہا یہ کبھی پیاس بھی ہے وہ ساری دنیا پر چھا جانا چاہتا تھا۔ وہ ایک خندی بچے کی طرح یہ چاہتا تھا کہ ساری کائنات ایک گھلونا بن جائے گا وہ اپنی خواہش کے مطابق اس سے کھیلے، اسے توڑے پھوڑے، اسے بنانے اور بخاڑھے۔ اگرچہ یہ ستم طریق دنیا ایسے قندتی لوگوں کو خود اپنا گھلونا بنالیتی ہے لیکن سعادت کے مغلبے میں وہ ناکام ہوئی۔ گھلونا بنتے کی بجائے سعادت اسی دنیا کے دھر کتے ہوئے دل پر ایک بھاری بھر کم پھترن کر دہا۔ ہاں تو دنیا اور سعادت کے اس بامی تمازش اور عمل اور وق عمل کا نتیجہ یہ ہوا کہ سعادت کے قلم سے شعلے نکلنے لگے۔ اور اس کے پیار میں بلا کا بس بھر گیا۔ ماں باپ نے اسے نافرمان کیا، دوستوں نے طوطا پشم، اسٹادوں نے اسے آوارہ اور بد قماش اور ایجوں نے اس پر طلق خود معاملہ کی پھیلتی کی۔ حکومت نے اس پر غش بخادی کے الزام میں مقدمے پلاسے۔ لیکن یہ سب الزامات ہیں اور یکسر غلط ہیں۔ سعادت تو پڑا صعنوم تھا۔ ناگروہ کار، وہ ماں باپ کا لاؤ لا ہوتا۔ سدا کا روگی، ذہنی اور جسمانی طور پر بیمار۔ تیمار داروں نے اس کے لاؤ اٹھاتے۔ وہ ایک کھاتے پینے گھر کا رکھا تھا، روپیہ پسیہ سے اس کے چاؤ پورے ہوئے۔ اب سعادت اس مقام پر پہنچ گیا تھا جہاں معاشہ، اس کی ماں کی آنونش، اس کے باپ کا لاؤ اور اس کے گھر باد کی پونجی بن گیا تھا۔ اب سعادت اس معاشہ کا لاؤ بن گیا تھا بھی وجہ ہے کہ وہ تنخوا بھی تھا اور سخن پھٹ بھی۔ وہ جب جنمیلا جانا تھا تو کافی بکنے سے بھی ہنپیں پھوکتا تھا۔ جو کچھ دیکھتا بلکہ دکا ست زبان پر لاتا۔ اب چاہے اسے عربانی سمجھو چاہے غش بخادی۔ کیا وہ اس غش بخادی سے لذت حاصل کرتا تھا؟ ہنپیں۔ ہرگز ہنپیں۔ وہ دنیا کی تمام لذتوں سے بے نیاز ہو چکا تھا جہاں تک میں سعادت کو جانتا ہوں وہ ایک پاک بازمژاہی تھا۔ اس کے سوا اور کچھ بھی نہ تھا۔ وہ گستاخ تھا، سخن پھٹ تھا۔ یہی انتہائی بے ضرر انسان۔ افسوس اس دنیا سے ایک انسان رخصت ہو گیا۔

(۲)

جب میں نے منٹو کو دیکھا تو وہ پورہ پورہ پرس کا لاؤ کا تھا۔ آنکھوں پر چوڑے شیشوں کا چھٹہ۔ بیاہ فریم، بال بھرے ہوئے۔ دنگ گورا۔ قد در میانہ۔ دبلا پتلا۔ آوازیں گشش۔ نئی بات کہتا، نئی بات سوچتا۔ انگریزی فرائی سے بولتا۔ فرائی سے لکھتا۔ میرے والد نے اس کا نام نامی دکھا تھا۔ یوں رکھا تھا، اس کا سیدبی تھا حکا ہوں گے۔ تمام ہم جماعتوں میں ملائی ہی کے نام سے ہی مشہور ہو گیا تھا۔ اسے انگریزی نادل پڑھنے کا

پہت شوق تھا اور نصیب کی کتابوں سے انتہائی تفریت۔ وہ ایم لے اوسکوں سے بکال دیا گیا تھا۔ میرے والدہ خواجہ محمد عمر مسلم ہائی اسکول میں ہیڈ ماسٹر تھا اور فن درس و تدریس میں اپنے وقت کے بڑے آرٹسٹ تھے۔ درس و تدریس ان کا پیشہ نہیں تھا۔ مشغله تھا۔ تبرکے ان تمام نوجوانوں کو جن میں بے پناہ بچاؤ ہوتا اور جن سے دوسروں اسکوں کے ماسٹر اور ہیڈ ماسٹر پریشان ہو جاتے، وہ انہیں اپنے اسکوں میں داخل کر لیتے۔ اور پھر انہیں اپنا دوست بناتے اُن پر محنت کرتے۔ اور جس طرف ان کا میلان ہوتا، ان کی راہ منائی گرتے۔ ایسے لوگوں کو وہ اپنے گھر لے آتے۔ ان کو پڑھاتے اور ان کی نگرانی کرتے۔ مشہور افسانہ مکار ابوسعید قریشی نے، یونٹو کے شریک کا رتھ، ان کا ذکر اپنے ایک افسانے میں کیا ہے۔ اور ان کے پارے میں لکھا ہے کہ بگڑتے ہوئے نوجوانوں کو بنانے میں ان کا درولی مرکس کے رنگ ماسٹر کا ہے جو اپنے طالب علموں سے پیار بھی کرتا۔ اور انہیں مادتا بھی ہے۔ متنتو بھی ان کا ایک ایسا ہی شاگرد تھا۔ متنتو کا خط پہت پاکیزہ تھا۔ وہ انگریزی میں سب سے زیادہ بیکراہی کرتا تھا۔ لیکن اُردو اور ریاضی میں پہنچنے میں ملکہ ہوتا۔

متنتو کو افسانہ لکھنے کا تو شروع ہی سے شوق تھا۔ اس نے سب سے پہلے انگریزی میں انسانے لکھنے جو ہمارے اسکول کے میکنیں اور دوسرے رسالوں میں شائع ہوئے۔ میرے والدیہ چاہتے تھے کہ متنتو انگریزی زبان کا صحافی یا ادیب بنے۔ لیکن ہمارے اُردو کے استاد خدا انہیں کروٹ کر دوڑ جنت نصیب کرے، راما صارک مسند خان سالکت سہبائی نے اس میں اُردو ادب کا ذوق پیدا کیا۔ سالکت صابر درویش صفت انسان تھے۔ ان کے گھر کے دروازے اُن کے شاگردوں اور دوست اصحاب کے لیے لکھ رہتے۔ اُن کی صحبت میں اُن کی باتیں سن کر انہو تو یوں ملگا جیسے سیکڑوں کتابیں پڑھ کر اٹھے ہیں۔ جب متنتو کو یہ احساس ہوا کہ اُردو تھی دامن ہے اور یہ محل کے خوام کی زبان ہے اور متنتو افسانہ نام کی یہاں اگر کوئی چیز ہے تو وہ بے جا نہیں ہے اور اس میں بھرپور زندگی ہنیں ہے۔ تو متنتو نے سالکت صابر کے متنتو سے مختصر انسانے سے ابتدائی۔ پھر اس نے بے شمار ڈرائیں بھی لکھنے۔

اپنے اسکول کے زمانے میں جب وہ درجہ ہنر کا طالب ملکہ تھا تو وہ انگریزی زبان کے ناول اس طرح پڑھا کرتا تھا کہ آج صبح جو ناول شروع کی تو کل صبح اسے ختم کر ڈالا۔ پھر اس ناول کا پلاٹ اپنے دوستوں کو سناتا۔ میرے والدیں کی حوصلہ افزائی کرتے اور اس سے یہ کہتے کہ جو ناول تم نے ختم کیا ہے اس کا پلاٹ انگریزی میں لکھ کر دتا کریں بھی پڑھ لو۔ متنتو دو چار صفحات میں پلاٹ لکھ دالتا اور پھر والد اصلاح کرتے۔ اور اس طرح متنتو کی انگریزی زبان کی تعلیم جاری رہتی۔ متنتو نے قویں اور دسمیں درجے میں چار تسلیں گارڈس، دو ماڑ اور ہارڈی کے سارے ناول پڑھ دلے تھے۔ اور وہ ان سب کے خلاصے بھی تیار کر چکا تھا۔ متنتو قلم اور کتاب چور تھا۔ اگر اس کی جیب میں کتاب خریدنے کے لیے پیسے نہ ہوتے تو وہ پڑھنے

کے لیے ناول مانگتا اور اگر پھر بھی اسے ناول نہ ملتا تو وہ چوری کرتا۔ طالب علمی کے ذمانتے میں وہ اپنے قلم اور اپنی کتاب جہاں بھی دیکھتا اڑا دیتا۔

یہ میلوے اسی شہزادی پر ڈبلیو ایچ ویلو کے اسٹال ہڑوا کرتے تھے۔ منٹو اکشنریلوے اسٹین پر جانا، اور ایک دو کتابیں دس سو بارہ آئے میں خرید لاتا۔ اور دکان دار کی نظر پا کر وہ اپنی پسند کی ایک اونہ کتاب پا رہ بھی کرتا۔ ایک مرتبہ موصوف پکڑتے گئے۔ کھنڈر کے کپڑے تو پہنچتے ہی تھے۔ جب پولیس نے پکڑا تو "کرتی ذل" زندہ باد اور انقلاب زندہ باد کے نامے لگانے لگے۔ تھانے پہنچا تو دوست احباب بھی پہنچ گئے اور پھر الات۔ میرے والد شام کے وقت اسکوں کی عحدت میں ایکسٹر کلاس یا کرتے تھے اور اس میں پابندی لازمی تھی۔ منٹو نے ایک پارٹی بنائی اور اس کا نام حسن بن صباح پارٹی رکھا۔ اس پارٹی کا کام گپ پا لکن، ناول پڑھنا اور نت نہیں افراہیں پھیلانا تھا۔ منٹو کی پارٹی والد صاحب کو پہنچتے تو گم نام خطوں کے ذیلیے ڈراتی رہتی کہ اگر انہوں نے بچوں پر ظلم کرنا نہ چھوڑا تو ان کا سکان جلا دیا جائے گا۔ اور پھر اس پارٹی کی جانب سے شہر کی دیواروں پر پوسٹر لگائے گئے۔ جس کا مضمون یہ تھا۔

### ہیڈ ماسٹر محمد عمر خاں

ملکت اسلامیہ کے ہونہار فرزندوں کا فاتح ہے۔ وہ ہر وقت طالب علموں کو پوٹھا کر انہیں بر باد کرنا پاہتا ہے۔ اگر اسے جلد از جلد ہیڈ ماسٹری سے علیحدہ نہ کیا گیا تو انہیں اسلامیہ کے خلاف تحریک چلانی جائے گی۔

### کارکنان انجمن حسن بن صباح

جس نے بھی یہ اشتہار پڑھا وہ سہیں دیا۔ اور مزے کی بات یہ ہے کہ اسکوں کی انتظامیہ کے صدر خود منٹو کے بہنوئی میان حفیظ اللہ تھے۔ اور وہ منٹو صاحب سے خوب دافت تھے۔ والد صاحب سے ان کے بہت پُرانے تعلقات تھے۔ منٹو کے والد اور میرے والد میں اگرے سر اسم تھے۔ ان کا نام غلام حسن تھا اور یہ عدالت خفیہ میں منصف تھے، اور منصف غلام حسن کے نام سے مشہور تھے۔ ان کو منٹو کی تعلیم کی بہت نکر تھی۔ وہ رد ذاتہ بعض ہمارے لھر آتے اور ابھی میرے والد پاسے پی رہے ہوتے تو ان کی گرج دار آواز اگتی جدائی بھی میرے کا نوں میں گنج دہی ہے:

"خواجم صابر"

میرے والد پاہر آتے اور دونوں میں اس طرح باقیں ہوتیں:

"خواجم صاحب آپ نے بہت اچھائی کہ سعادت کا بستراپنے لگھر منگوایا۔ اور اسے اپنی نگرانی میں دکھا ہے۔ میں نے اسے پچھلے دسٹل دن سے ہیں دیکھا تو سوچا اس سے بدیخت کو دیکھ لاؤں۔ کیا کروں دل سے مجھوڑ پوئیں؟"

اپا نے کہا: "میں نے تو اس کی شکل کچھ چینے سے ہنیں دیکھی۔"

منٹو صاحب نے پوچھا۔ "تو پھر وہ کہاں گیا؟"

مرض کے جب پوچھ رکھ ہوئی تو پتا چلا کہ صوف اپنی والدہ کا زیور بیچ کر سیر سیاٹے کے بیٹے بھی نکل گئے ہیں۔ ایک مرتبہ والد صاحب منٹو کی جماعت میں انگریزی پڑھا رہے تھے کہ ایک سردار جی دروازے کے قریب آگئے ہو گئے۔ ایسا کی ان پر نظر پڑی تو پوچھا۔ "کہیں سردار جی کیسے آنا ہوا؟"

سردار جی نے کہا۔ "کیا دری کی اب بھی ضرورت ہے؟"

اپا نے پوچھا۔ "کون سی دری؟"

کہا۔ "اپ کے صاحبزادے یہری دکان پر تشریف لائے تھے۔ کہنے لگے کہ پرسوں پر سے بھائی صاحب کی شادی ہے، اپا نے دری منگرا لیا ہے۔ سو اس بات کو ایک ہمینہ ہو گیا ہے۔ منٹو صاحب سردار جی کو دیکھ کر اور اپا سے انھیں چڑا کر جماعت سے نکلنے ہی دالے تھے کہ اپا نے منٹو کی طرف اشارہ کر کے سردار جی سے پوچھا۔ "کیا وہ لڑکا یہ تو ہنیں؟ منٹو کو دیکھ کر سردار جی کی باچیں کھل گئیں اور اپا۔ "جی بان یہی تھے۔" معلوم ہوا کہ منٹو صاحب حسن بن صباح کمیش کے دفتر کے بیٹے یہ دری لائے تھے۔

منٹو کا ذکر آیا تو سالکت صہبائی صاحب سے ملتے چلیے۔ ہوسٹیار پور کے رہنے والے تھے انہوں نے اتنے لکھا ہنیں جتنا پڑھا تھا۔ اور لکھا تو بہت ہی مخوذ ایکن جو لکھا خوب لکھا۔ اور جو اب فنا نہ ہو چکا ہے۔ یہ ارد اور فارسی کے شاعر تھے۔ اپنی ساری تحریک کتابیں اور رسائلے خریدنے میں صرف کر دیتے۔ ساری عمر اپنی لاٹبریوی بنانے میں گزار دی۔ رسائلے خرید کر لاتے۔ ان میں سے اشتہاز نکال دیتے۔ باقی بیوچیا اس کی چلدیزا لیتے۔ ہر رسائلے کے بارہ پرپوں کی ایک چلد ان کے یہاں نیاں نہیں۔

حکم پڑتے اور کتاب پڑھتے اور یا پھر بھنگ گھوٹتے اور پستے پلاتے۔ دو سرا کوئی شغل نہ تھا۔

یکے بعد دیگرے کئی شادیاں کیں۔ بچے بھی پیدا ہوئے یہیں کوئی بیوی اور کوئی بچہ دو دو سال سے زیادہ نہ رہا۔ اگر بھنگ پی کوئم غلط نہ کرتے تو بے چارے اور کیا کرتے۔ اُن کی صحبت میں ہم تے بہت کچھ سیکھا۔ جو کتاب پڑھتے اُس پر تبصرہ کرتے۔ اور کتابیں پڑھنے کا شوق دلاتے منٹو، حسن عباس، آغا خلیش کاشمیری اور راقم السطوداہ کے ہاں جاتے۔ گھنٹوں پیشتے اور اس فقر کی دریزتے بہت پچھلے کر اٹھتے۔

منٹو اور حسن عباس روز نامہ مسادات" سے منڈک ہو گئے تھے اور سنئے افسانہ مکاروں کی ایک یہم بن گئی تھی۔ منٹو نے سوچا کہ کیوں نہ اُدو کے ادیبوں کو مختصر عالمی افسانوں سے شناسا کیا۔

جا۔ سے بیان چہ سات، بیانیوں اور عالم گیر کے روپی اور فرانسیسی افسانہ نگاروں کی تیاری کا کام منٹو کے مکان میں جو دیکھوں کی لگی میں تھا، شروع ہوا۔ میں بھی ان محفوظوں میں شریک ہوا ہوں۔ بے شمار روپی اور فرانسیسی افسانوں کے محفوظوں سے افسانوں کے اور اق نکال کر تقسیم کر دیئے جاتے تھے۔ دو چار دن کے بعد توجہوں کے لیے تقاضے شروع ہو جاتے بعثت چفتانی کے شوہر مرحوم شاہد تلطیف بھی اس سلسلے میں علی گڑھ سے آئے تھے اور منٹو کے ہمان تھے۔ مترجمین کی اس طرح میں منٹو کے شرکاء کا حسن عباس اور ابوسعید قریشی تھے۔ ویسے ترجیح سالک صہبائی نے بھی کیے، رشید جہاں نے بھی، فیض نے بھی۔ فیض صاحب نے تو گورکی کی تصاویر پر میر حاصل تصریح بھی کیا تھا۔

آغا خلشنگ کا شیری نے مختصر اور طویل افسانوں کا اردو میں منظوم ترجمہ کیا جو منٹو کے نام سے شائع ہوا تھا۔

پطرس بخاری نے علام عباس صاحب کو امریکہ سے خط لکھا کہ بہت سے امریکی منٹو کے باس میں یہ کہتے ہیں کہ وہ شاعر تھا۔ یہ بات علام عباس صاحب نے مجھ سے ہی تو میں نے انہیں حقیقت میں بتائی۔

ان توجہوں سے منٹو نے اردو افسانہ مگاروں اور نئے نکھنے والوں کو ایک نئے راستے پر دال دیا اور دو میں مختصر افسانوں میں نئی وسعتیں پیدا ہو گئیں۔ خود منٹو جدید اردو افسانے کا قائل ہے۔ اور اس کے ہم عصروں نے منٹو کی جو اس سے ہو صدر پایا اور ایک تجھیپ کی تجھیپ نئے افسانہ نگاروں کی لٹک میں ابھر آئی۔

منٹو نے اپنے استاد دانا مبارک منڈ غان سالک صہبائی کو ایک پیششگ ہاؤس کھولتے ہو آمادہ کیا۔ اس کا نام حسن خیال بک ڈپور کھاگیا۔ اس ادارے نے منٹو کے دو درائے کبت ایل صورت میں شائع کیے۔ اس کتاب کا نام ”دو درائے“ تھا۔ کتاب تو تجھیپ کئی لیکن حسن خیال بک ڈپور کا کبڑا ہو گیا۔ میں نے سالک صاحب سے پوچھا کہ حسن خیال بک ڈپور کا کیا حال ہے تو فرمایا جسون خیال تو منٹو صاحب لے گئے اور یہ ناچیز تو خالی بک ڈپور اٹھائے پھر رہا ہے۔

جب منٹو نے افسانے لئے شروع کیے تو وہ اپنی زبانی اپنے دوستوں کو اپنے افسانے لئنا یا کرتا تھا۔ اس سے پہلے دوچار افسانے اس نے میرے گھر کر بھیجے ہنڑا تھے۔ وہ افسانہ اس انداز سے سنانا مقاک یوں لگتا تھا کہ جیسے وہ اس افسانے سے گزر رہا ہے۔ افسانے کے ہر کروار کاروپ و صار کروہ کروار کی اداکاری اس کی زبان اور اس کے ہیجے میں کرنا اور اس طرح وہ افسانے گوڑنا مبتدا دیتا۔ اور یوں بھی اس کے افسانوں میں ڈرامائیت کا عنصر خاصا ہے۔

منٹو ایک ہی نشست میں یا زیاد و سے زیاد دو تین نشستوں میں ڈراما یا افسانہ لکھو ڈالتا اور وہ لکھ کر کام نہیں کرتا تھا۔ وہ عنده کاغذ پر پیپل سے لکھتا تھا۔ اس کا خط حفاظت سُتر اور پاکیزہ تھا۔ اُل انڈیا ریڈیو کی حازمتوں کے دوران اس نے اُردو کامائیپ رائیٹر خیریہ یا تھا۔ وہ افسانہ ہبیاڑا میں نے شاپ رائیٹر پر کاغذ پڑھایا اور ایک آدھ گھنٹے میں لکھو ڈالا۔ اس کے خیالات اور اس کے انہیں خیال میں کوئی الجھن نہیں تھی۔ اس کو بیماریاں پالنے کا بہت شوق تھا۔ ضرورت سے نیارہ سگریٹ پینے کے باعث اُس کا گلا اکثر خراب ہو جاتا۔ اگر کبھی تھوک میں خون آ جاتا تو لکھتا کہ مجھے تعالیٰ سس (تپادق) ہے۔ ایک آدھ دوا کی شیشی اس کے باتوں میں ضرور ہوتی۔ وہ اکثر انگل بھی استعمال کرتا تھا۔ وہ پیپل بہت شوق سے کھاتا تھا۔ وہ اپنا طلاق خود کر لیتا تھا۔ اسے پیسلیں کا لگبھن لگانے کا بہت شوق تھا۔ اگر ذرا سی تکلیف ہوتی تو خود اپنے ہاتھ سے پیسلیں کا لگبھن لگایتا۔

ایک مرتبہ منٹو کو یہ پتہ چلا کہ آغا حشر کا شیری امرت سر سے لا ہو رجارت ہے ہیں۔ منٹو نے گوشش کر کے اسی کپارٹمنٹ کا گلٹ حاصل کر لیا اور ایک ہنایت گھنیا درائے کی کتاب لے کر آغا صاحب کے بال مقابلہ بیٹھ گیا۔ آغا صاحب نے دُور سے ڈرامے کا نام پڑھی۔ جب منٹو نے کتاب سے نظر اٹھا کہ آغا صاحب کو دیکھا تو آغا صاحب نے پوچھا۔ کیا تم دُولے شوق سے پڑھتے ہو؟ منٹو نے اثبات میں سر ہلایا۔ آغا صاحب نے کہا۔ تمہارے خیال میں اس لمحے میں سب سے بڑا ڈراما نہیں کون ہو ہے؟ منٹو نے کہا۔ امانت۔ احسن۔ بے تاب۔ اسرارِ محنت۔ غلام علی دیوانہ۔ آغا صاحب نے کہا۔ کیا تم نے آغا حشر کا شیری کا نام نہیں سننا ہے؟ منٹو نے کہا۔ وہ کیا کرتے ہیں؟

بس پھر اللہ دے اور بندہ لے۔ آغا صاحب پس پڑے۔ اور منٹو بھی کم نہیں تھا۔ جب لاہور کا اسٹیشن قریب آیا تو منٹو نے آغا صاحب سے کہا کہ قبلہ! آپ سے متعارف ہوئے اور ہاتھی کرنے کے لیے میں تے یہ ڈراما کھیلا تھا۔

بارتی علیگ کو اللہ تعالیٰ کروٹ کروٹ جنت نصیب کرے، منٹو اور ان کے جوان سال ساتھیوں کی ذہنی ہلکی اور ادیبی تربیت میں ان کا بڑا حصہ ہے۔ وہ ان کے استاد بھی ملتے اور دوست بھی۔ ساتھ اشتنے بیٹھتے اور سانحہ پڑتے پھرستے۔ افسانے بارتی صاحب نے بھی لکھے ہیں لیکن قدُر ت کو یہ منظور تھا کہ وہ افسانہ نہیں بننے کی بیانے وہ افسانہ ملکاروں کی تربیت کریں۔

منٹو یہ پو کی اڑانے میں اپنا جواب نہیں رکھتا تھا۔ اُس کی اٹھائی ہوئی بات سارے ہندوستان میں گھوم کر اکش کے پاس پہنچ جاتی۔ تاج محل کو امریکی اٹھانے والے جانے کی افواہ تو آپ سن ہی چکے ہوں گے۔ یہ منٹو نے اٹھائی تھی۔

منٹو مترجم ہی سے بیمار رہتا تھا اور موت کا خوف اس پر چھپتے طاری رہا۔ جیسا نوالہ باغ کی چیخگاریاں

اس نے اپنے سینے میں دباؤ کھی تھیں۔ بھی یہ چکاریاں بچھ جاتیں اور کبھی سلگ آٹھتیں۔ اس کے افسانے کے کینوں پر پورا معاشرہ پھیلا ہوا تھا۔ اس کے کردار جیتے جائے انسان تھے جو روزانہ ہمارے قریب سے گز دستے ہیں۔ یہ ہم میں رہتے رہتے ہیں۔ لیکن منتوں کی حیثیت تماشائی کی ہوتی منتوں نے معاشرے کی تصویر کشی کچھ اس طرح کی ہے کہ جتنے چوروں نے شہنشاہوں کے بیادے پہنچنے تھے اس نے انھیں تازنا رکھ دالا۔ منتو نے معاشرے کے دستے ہوئے ناسوروں کو ہنیں چھپایا بلکہ بڑی جوڑتے ان کی نمائش کی اس نے بزم کرنے والوں کے جوڑ کے پس منظر کو اپنے افسانے کی اساس بنایا۔ منتو گناہ گاروں کا دیکل تھا۔ اچھائی اور نیکی کا بہرہ پ بھرنے والوں کا دشمن تھا۔ اس کا دل انسانی دکھوں سے پھوڑاں چکا تھا۔ اس کے افسانوں میں اس کی چیخیں بھی ہیں اور اس کا ذہر خند بھی۔ وہ بڑا جذباتی بھی تھا اور حساس بھی۔ اس کی روشن اور بڑی بڑی انکھیں معاشرے میں بلحرے ہوئے اس کی پسند کے افسانوی کرداروں کو ڈھونڈھتے ہیں کھوئی کھوئی رہتیں۔ اسے زندہ کرداروں کے یہ افسانے بھی گلی کوچوں اور تنگ ڈناریک گھٹے ہوئے مکانوں میں منتھتے۔

میں نے منتو کو ایسے لوگوں میں اٹھتے بیٹھتے دیکھا کہ جن سے کوئی بھی علاوہ ارادا نہ کرتا۔ شہر کے اپکوں، گروہ کٹوں اور عشیدوں سے اس کی دوستی نہیں۔

اس نے امرت سر میں جو افسانے لکھے وہ اتنے جاندار ہنیں ہیں جتنی جان اس کے بیٹھی کے افسانوں میں ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ بیٹھی میں اس پر اتنی اغلاتی پابندیاں ہنیں تھیں۔ یوں لگتا ہے کہ جیسے وہ اپنے کرداروں کی تلاش میں بیٹھا جائیا تھا۔ پھر بیٹھی میں معاشرے کا ہر طبقہ تھا۔ ہر نو نے کاشنیں اُسے مل جاتا۔

جب پاکستان بناتے منتو پاکستان چلا آیا۔ شاید یہاں اس کی موت اور اس کے فن کی سوت اُسے لے آئی تھی۔ اور یہ عظیم فن کا ریہاں اگر پچھلے تو پاگل ہو گیا اور پھر جب ہوش و حواس میں آیا تو موت نے اس کی مشکل آسان کر دی۔

## نصر اللہ خاں عزیز

نصر اللہ خاں عزیز کا شمارِ نک کے صفتِ اول کے صافیوں میں ہوتا ہے۔ ان کے اداریے نگرانگیز ہوتے۔ انہیں زبانی پر پوری قدرت سنتی۔ وہ الفاظ استعمال کرنے میں کنایت سے کام لیتے ان کی بشارت میں کوئی لفظ اس کی جگہ سے ہٹایا یا بدلا ہنیں جاسکتا تھا۔ ان کے جملوں میں نثر کی سی کاٹ ہوتی۔ ان کی تحریر کا اذاذ اُس زمانے کے اداریہ مختاروں یا صفحوں نویسیوں کی طرح خلیفانہ ہنیں تھا۔ وہ الفاظ کے سیر پریس سے یا لفظوں کا جادو جگا کر اپنی بات ہنیں منواتے تھے بلکہ وہ جو بات گھستے تو اس کے جواز میں دلائی بھی پیش کرتے اور حوالے بھی لاتے۔ ان کی زبان عام فہم اور آسان سنتی۔ ان کے اداریے گھر گھر پڑھے جاتے اور جس دن یہ اخبار میں پھیلتے تو اس دن ہر مجلس و محفل میں موجود گفتگو بنتے۔

حضرت مولینا ظفر علی خاں اور نصر اللہ خاں عزیز میں نظر بانی اختلافات پڑے شدید تھے۔ مولینا ظفر علی خاں کا نگریں کے خلاف تھے لیکن نصر اللہ عزیز کا نگریں میں تو ہنیں تھے لیکن اس زمانے میں وہ نیشنل اور ساتھ ساتھ سچے مسلمان بھی تھے۔ چنانچہ مولینا ظفر علی خاں اور نصر اللہ عزیز کے نظر بانی اختلاف کے باوجود میں نے حضرت مولانا ظفر علی خاں کو مولانا نصر اللہ خاں کے بارے میں یہ کہتے رہا ہے کہ کاشم میں دوچار اور صحافی نصر اللہ عزیز چیز ہوتے۔

وہ اداریے کی تیاری اس طرح کرتے کہ صبح کے اخبارات پڑھ کر اداریے کا موضوع متعین کر لیتے اور پھر دفتر بانے سے پہلے وہ اس پر کتابوں یا اخباروں یا رسائل میں یا حوالے کی کتابوں میں جو کچھ لکھا ہوتا اس پر ایک نظر والیتے اور اس کے بعد کبھی سائیکل پر اور کبھی سیڈل دفتر جاتے ہوئے راستے میں یہ سوچتے کہ انھیں اس موضوع پر کیا لکھنا ہے اور کب مطح ملکھنا ہے؟ دفتر پہنچ کر وہ اُس پر اپنے اخبار کی دوچار پرانی قسمیں بھی دیکھ لیتے۔ اور پھر قلم اٹھا کر لکھنا شروع کر دیتے اور چالیس پنٹالیں منت میں وہ اداریہ لکھ کر اسے کاٹ کے حوالے کر دیتے۔ اور پھر چاٹے آتی اور ادھر ادھر کی باتیں ہوتیں اور جب اداریہ لکھا جا چکتا تو وہ خود اُس کا پروف پڑھتے اور پھر سیڈل یا سائیکل اٹھا کر نکل جاتے یہ اس زمانے کی بات کہ رہا ہوں جب مولانا نصر اللہ خاں عزیز، حضرت مولینا ظفر علی خاں کی فرماںش پر مدینہ (بکریہ)

کی ملازمت چھوڑ کر روز نامہ زمیندار سے بھیثت ایڈیٹر والستہ ہو گئے تھے۔

مولانا نصراللہ خاں عزیز زمینداری مختار ہی نہیں تھے، وہ اعلیٰ پائے کے مزار نگار اور کالم نویس بھی تھے۔ اور کالم نویسی میں بھی وہ اپنے عہد کے کسی کالم نویس سے کم نہیں تھے جس زمانے کا یہ ذکر کہ رہا ہوں اُس زمانے میں زمیندار کے علاوہ لاہور سے روز نامہ احسان، روز نامہ القاب اور روز نامہ سیاست بھی نکھلتے تھے۔ "القاب" میں سالک و قهر، "احسان" میں مرتضیٰ حمد غلب میکش، مولیٰ ن پڑائے حسن حضرت اور حاجی لائق تھے۔ سیاست میں سید جیت اور مقبول آنور داؤدی تھے سالک صاحب کا کالم اونکار دعوادث بڑے ذوق و شوق سے پڑھا جاتا۔ حضرت صاحب کا کالم مردا بہات بودہ سندباد بہازی کے فرضی نام سے لکھتے تھے، بہت مقبول تھا۔

مولانا نصراللہ خاں عزیز زمیندار میں فکاہات لکھتے تھے حضرت صاحب اور مولیٰ کی خوب چونچیں ہوتیں۔ دونوں کا اپنا اپنا لکھنے کا انداز تھا۔ مولیٰ نصراللہ خاں عزیز لاہور کے باشندے تھے اور لکے زنی برادری سے تعلق رکھتے تھے۔ انہوں نے اسلامیہ کالج لاہور میں تعلیم پائی۔ پھر دونوں اور نیشنل کالج میں بھی پڑھا۔ اختر شیرانی مرحوم سے ان کی مکاری جھپٹتی تھی۔ ساتھ ساتھ جوان ہوئے۔ دونوں میں وہ کہ حضرت مولیٰ میں بھی رندانہ ادائیں آگئی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان کی تحریریوں میں خلکی نہیں ہے، بالکلپن، جاذبیت اور نگارنگی ہے۔

اختر شیرانی لاہور سے ماہ نامہ رومان نکالتے تھے۔ ایک مرتبہ انہوں نے مولیٰ کو پکڑا کر ایک گرسے میں بند کر دیا۔ اور یہ کہا کہ اب چیکار اتحاد اسی صورت میں ہو جا جب تم رومان کے لیے کوئی رومانی افسانہ لکھ کر ہمارے ہوا کر دے۔ ورنہ تمیں پکڑ دھکڑ کر چلا دی جائے گی۔ پھر مولانا نے دلوں کھنکھنے میں افسانہ لکھ دالا۔ اختر نے مولانا کو چاہئے پا کر رخصت کیا جب مولیٰ پڑھ لگئے تو اختر نے افسانہ پڑھا۔ نہ صراحتی اور دل چسپ افسانہ تھا۔ لیکن اس انسانے کے آخر میں مولانا نے یہ لکھا تھا کہ "اس کے بعد میری آنکھ کھل گئی"؛ اختر نے اپنا سرہپیٹ لیا اور کہا کہ مولوی خچا دے گیا اور اپنا ایمان بچا کر لے گیا۔

یہی نے چسپ یہ واقعہ حضرت مولیٰ کی تذہیگی میں اپنے ایک مصنفوں میں بیان کیا جو روز نامہ سریت میں شائع ہوا تھا تو حضرت مولیٰ نے اس کی تردید کی اور یہی بہت نادم ہوا۔ لیکن پندرہ دن کے بعد ان کے ایک صاحبزادے نے اپنے رسائلے میں مولیٰ کی یہ تحریر جھپٹی کر دی افسانہ مولانا کو اپنے پرائی کاغذات میں مل گیا ہے اور مولیٰ نے اس میلسے میں مجھ سے صورت بھی کی۔ زمیندار میں مولانا مشکل سے سات آنکھ ہیئتے رہے یہیں کہ مولیٰ ملازمت یا ایڈیٹری کی خاطر اپنے نظریات کی قربانی ہیں دے سکتے تھے۔

مولانا نصرالله خاں عزیز اور مولانا ظفر علی خاں میں دو چار بار اداریوں کے بعض مپہادوں پر خاصی نوک جھونک اور گرمائی ہوئی۔ اور ایک مرتبہ جب حضرت مولانا ظفر علی خاں علی گڑھ سے واپس آئے تو ان کی ایک نظم کے اس شعر پر ۔

تمہذیبِ نو کے منفرد پروہ تھپڑ دسید کر  
جو اس حرام زادی کا حلیہ بجھاڑ دے۔

مولانا نصرالله خاں عزیز نے اعتراض کیا اور یہ کہا کہ "حرام زادی" کی جگہ کوئی دوسرا مناسب سا لفظ رکھ دیا جائے تو بہتر ہو گا کیون کہ آپ کے قلم سے ایسا سو قیانہ لفظ اچھا نہیں لگتا۔ تو مولینا ظفر علی خاں نے کہا کہ تمہذیبِ نو کے لیے اس سے بہتر اور مناسب اور موزوں کوئی دوسرا لفظ نہیں ہے اور یہ بھی فرمایا کہ مجھے تو پنجابی سمجھ کر پھر بھی لوگ صاف کر دیں گے لیکن آپ ولی کے آخری پادشاہ کے استاد ذوق دہلوی کو کیا کہیں گے جو یہ تجاویرہ بازدھ گئے ہیں کہ ٹھیک ہے حرام زادے کی رسمی دراد ہے۔

غرض ان حالات میں حضرت مولانا نصرالله خاں عزیز زمیندار کی ادادت سے مستعنی ہو گئے۔

ہم دونوں کی ہم نامی میں اکثر یہ ہوتا کہ جن روکے بالوں کی مجلس میں مجھے بلا بیا جانا تو وہاں مولانا پہنچ جاتے اور جن منشیہ بزرگوں کی محفل میں مولانا کو بلا بیا جانا تو میں وہاں پہنچ جاتا۔ اور دونوں شرمندہ ہو کر واپس آتے پھر اسی حضرت مولینا ظفر علی خاں نے اس کا فیصلہ یہ کیا کہ میرے نام سے پہلے عزیز لکھا جانے لگا۔ اور ایک مرتبہ مرکزی اسمبلی کے انتخابات میں حضرت سر میں میں حضرت مولانا ظفر علی خاں کا پونگ ایجنسٹ تھا۔ اس سیسے میں جب اخباروں میں میرا نام عزیز نصرالله خاں پھیپھا تو حسرت صاحب نے ایک کالم میں لکھا کہ اخباروں میں نصرالله خاں عزیز کا نام عزیز نصرالله خاں پڑھ کر ہم سیران رہ گئے اور سوچنے لگے کہ آخر مولانا نصرالله خاں کے نام کی قوم ان کی چوئی کیسے بن گئی۔ تحقیق کرنے پر معلوم ہوا کہ یہ وہ صاحب زادے ہیں جو دوسری صحافت یعنی کے لیے امرت سر سے اپنی اتنا کی گود میں سوار ہو کر ذفتر زمیندار میں قشیقت لایا کرتے ہیں۔ مولانا نصرالله نے ترکی بہتر کی اس کا بیواب اپنے کالم میں دیا اور یہ لکھا کہ کوئی میں ایک محسٹریٹ صاحب تھے جن کا نام چراغِ حُسن تھا۔ کرسی کے ایک یاشندے نے اُن سے کہا کہ آپ اتنے قابل ہیں نہ جانتے آپ کا نام کس نے پڑا غَرَّ حُسن رکھ دیا ہے ورنہ آپ کا نام تو پیر و میکس حُسن ہونا چاہیے تھا۔

اور پھر کچھ مدت کے بعد یہ معلوم ہوا کہ مولینا نصرالله خاں عزیز جو حضرت مولینا ابوالاعلیٰ مودودیؒ کے رفقاء میں سچے جماعتِ اسلامی میں شامل ہو گئے۔ حضرت مولانا نے جماعتِ اسلامی کے دو اخباروں کی آخری دم بجک ادارت کی۔ یہاں اتفاقیں کوئی روکنے کو نہیں تھیں۔ پھر میاں

بیانات نے سیاست کا بھورا ستہ اختیار کیا تھا تو اُس کو متعین کرنے میں مودنا بھی برابر کے شرکی سمجھے گئے اگر جماعت کی پیشی مرتب کرنے والوں میں کسی سے کوئی غلطی سرزد ہو جاتی تو مولانا رحمتیں بھی ساخت نہ کرتے۔ وہ بڑے نذر اور بے باک صحافی تھے۔

جب مولانا بکھور سے لاہور آئے تو اُس وقت ان کی عمر چالیس برس سے کچھ کم ہی ہو گی۔ جوانی کا عالم تھا۔ کشیدہ قاصرت، دار الحکمیتی۔ سراور دار الحکمی کے بال کا تھے۔ رنگ گند می تھا۔ بعد میں کالا ہو گی۔ دار الحکمی بھی خاصی بڑھ گئی تھی۔ علی گزہی پا جامہ اور شیر دانی پہننے تھے۔ سر پر کالی ٹوپی لیکن سارا بس کھدر کا ہوتا۔ شتر بھی لہتے تھے۔ صاحب دیوان تھے۔ تصریحی اچھی خاصی کر لیتے۔ پڑھتے زیادہ تھے، لکھتے کم تھے۔ خط اسلام کے جیسے موافق پردویسے۔ جو لکھتے تھے وہ کامنے نہیں تھے۔ عربی زبان پر فاصحا جبور تھا۔ شروع شروع میں ہجے میں پنجابیت نام کو ہمیں ملتی لیکن بعد میں ان کا ہجہ بدل گیا تھا۔

نصر اللہ خان کا اپنا اسٹائل مخاطب اور میرے خیال میں اسٹائل اس انداز تحریر یا طرز تحریر کو کہتے ہیں جسے کوئی دوسرا اپنا نہ سکے۔ یہ انداز لکھنے والے کے ساتھ ہی ختم ہو جاتا ہے۔ لکھنے والے تو ایک سے بڑھ کر ایک پیدا ہوتے ہیں لیکن اسٹائلست ہر اردو میں اتنا دکھا ہی پیدا ہوتے ہیں۔ ایسی تحریر اپنے لکھنے والے کا نام بتا دیتی ہے۔ اور اس منفرد انداز تحریر کے لیے خود لکھنے والے کا منفرد ہونا ضروری ہے اور نصر اللہ خان کی تحریر بھی ان کی شخصیت کی طرح منفرد تھی۔

نصر اللہ خان کسی کی ذات پر حملہ نہیں کرتے تھے۔ ان کی تحریر و تقریر میں سجنیدگی و ممتازت تھی۔ کوئی سوچیا نہ جعلہ نہ ان کی زبان پر آتا اور نہ ان کے قلم سے نکلا۔ ایڈٹر کی جیشیت سے وہ اپنے ماتحتوں سے انتہائی شفقت سے پیش آتے۔ اور ان کی تربیت اس طرح کرتے کہ استاد یا شاگرد ہونے کا احساس تک نہ ہوتا۔

نصر اللہ خان ہریز کا شمار اُن گئے چئے صاحب طرز صحافیوں اور ادیبوں میں کیا جاسکتا ہے جن کے لیڈر یا اداریوں اور مزاجیہ کالموں میں بے شمار ادارے ایسے اور کالم ایسے ہیں جو ہر عہد میں زندہ رہیں گے اور صحافیوں کی نئی نسل کی اداریہ اور کالم نگاری میں راہمنا فی مگر تے رہیں گے۔ وہ بڑے پیچے اور کھرے آدمی تھے۔ اللہ تعالیٰ ان پر اپنی رحمتیں نازل کرے۔ (لیکن)

## حمدیڈ نظامی

حمدیڈ نظامی صحافیوں کی اس زنجیر کی آڑی کڑی تھے جس میں صحافی، سیاست دان اور اپنی قوم کے رہا نہایت بھی ہٹا کرتے تھے۔ حمید نظامی بڑے کھرتے، سچتے اور سمجھتے ہوئے سیاست دان تھے۔ ان کی سیاست ان کے ذاتی صفات کی آمیزش سے پابند تھی۔ وہ صحافی تھے تو اب وہ ساپنے ہی ثوث گئے میں جن میں حمید نظامی ایسے نذر، پیپر پاک اور با اصول صحافی دھمل کر نکلا کرتے تھے۔

اگرچہ وہ ایک اخبار کے مالک تھے لیکن اخبار کے مالکوں ایسی ان میں کوئی بات نہ ملتی۔ یوں لگتا کہ ان کا اخبار ان کا اخبار نہیں، قوم کی امانت ہے اور وہ اس امانت کے امین ہیں۔ پہلے زمانے میں اخباروں کی منقوصیت اور کامیابی کا راز اخبار کا مشتری کام ہوتا تھا۔ قوم اور مالک کی خدمت کا جذبہ ہوتا تھا۔ اور ایک مقصد ان صحافیوں اور ان کے اخبار کے سامنے ہمیشہ رہتا اور اخبار کا مالک اور ایڈیٹر اور کارکن صحافیوں کی پوری شہری اس مقصد کو حاصل کرنے کے لیے اپنی جان لڑا دی۔ نہ دن کو دن سمجھتی نہ رات کو رات۔ اور یہ اُس وقت ہوتا جب اخبار کے مالک یا ایڈیٹر کی اس میں حمید نظامی کی طرح پیدا شد پہنچی ہوتی۔ اس میں اور کارکن صحافیوں میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ دونوں میں ایک جیسی لگتی ہوتی اور دونوں کے سامنے مالک و ملکت کی خدمت اور رادمنسائی کا جذبہ کارفراہ ہوتا۔

اگر حمید نظامی کو صحافت کی دنیا کی ایک عہد ساز شخصیت قرار دیا جائے تو یہ کہنا بے جا نہ ہوگا۔ میں نے حمید نظامی مرحوم میں سب سے بڑی بات یہ دیکھی تھی کہ وہ جو کہتے تھے، وہ کرتے بھی تھے۔

حمدیڈ نظامی عام اُدمیوں جیسے تھے۔ نہ ان کا بارس نیڈروں ایسا ہوتا اور نہ ان کی باتوں میں مربوب کرنے والے جمیں ہوتے۔ وہ جس طرح ایک عام آدمی سے ملتے تھے، اسی طرح وہ وزیروں اور سربراہ ان حکومت سے بھی بلا کرتے تھے۔

حمد نظامی سے پہلے توصیف میں جتنے عظیم صفائی گز دے ہیں ان کے اخبار الگ چمکای رکھنے لیکی ان اخباروں کی حیثیت شخصی بھی۔ یعنی ان اخباروں کا محور اور مدار ان کا ملک ہوتا جو ملک کا نامور ادیب بھی ہوتا اور خلیل اور لیدر بھی۔ جب تک وہ زندہ رہتا اس کی خطاب اور لیڈری کی وجہ سے اخبار ملک میں مقبول رہتا۔ لیکن اس کے بعد یہ اخبار جو گل کی طرح پیٹھ جاتا۔ "زمیندار" اور "الہلال" اور "کامریڈ" دیگر کا انجام آپ کے سامنے ہے۔ لیکن حمید نظامی مرحوم گل سے کبھی علیحدہ ہو کر خود کل ہنپیں بنے۔ انہوں نے لیڈری بھی کی تو اپنی شخصیت کو نمایاں کرنے یا پڑا لیدر بننے کے لیے ہنپیں کی۔ وہ اپنی شخصیت پر اپنی پارٹی، اور اپنی پارٹی پر اپنی قوم اور ملک کو ترجیح دیتے تھے۔

ان کی ادارات میں "نواٹے وقت" جہاں وقت کی نوا بنا، وہاں یہ حلقہ اسلامیہ کی آواز اور اعلوں اور خواہشون کا ترجمان بھی تھا۔ جب صفات صفت بن جاتی ہے تو اخبار کے مالک کی حیثیت پیٹھ ساہبو کار کی سی روح جاتی ہے۔ وہ اپنی قوم کے سطحی جذبات کو انگشت کرتا ہے۔ سستی شہرت اور حکومت میں مقبولیت حاصل کرنے کے لیے اس کے پیچے چلتا ہے۔ لیکن جو اخبار قوم کا بھی خواہ ہوتا ہے اور قوم کو سلامتی کے راستے پر لانا چاہتا ہے تو وہ قوم کو، دل میں یہ خیال لائے لیگر کہ اس کی مقبولیت میں کمی آتی ہے یا احتفاظ ہوتا ہے، اس کی غلط روش پر لگانا بھی ہے۔ اور مجھے یہاں یہ بتانے کی ضرورت ہنپیں ہے اور آپ مجھ سے زیادہ جانتے ہیں کہ حمید نظامی اور ان کے اخبار نے قوم کو لاکارا بھی ہے۔

حمد نظامی شاید ہمارے ملک کا وہ آخری صفائی تھا جس نے سیاست میں بھرپور حصہ لیا اور ملک بنانے والے بھائی سال و جوان خیال صداروں میں اس کا نام سرفہرست آتا ہے۔ اور یہ بات بھی آپ کے علم میں ہے کہ جب ہم یہ ملک بنارہے تھے تو حمید نظامی نے پہلی پیٹھ فارم اور پرسی میں نمایاں کردار ادا نہیں کیا بلکہ جب مسلم لیگ انتخابات میں حصہ لے رہی تھی تو ایک تو می کارکن کی حیثیت سے وہ انتخاب میں حمادوں پر بھی پراپر لٹا رہا جہاں گوپیاں برس رہی تھیں اور جہاں جان کا خطرہ تھا۔

"نواٹے وقت" کے اجزا سے پہلے ڈاہور سے جو اخبارات تکل دیتے تھے ان میں مولانا ظفر علی خاں کا اخبار "زمیندار" بھی تھا۔ ملک تو رہنمی کا اخبار "احسان" بھی تھا۔ سید علیب اور سید عذیت کا اخبار "سیاست" بھی تھا، اور احراروں کا اخبار "جماہد" بھی تھا۔ مولانا ظفر علی خاں کا اخبار دم توڑہ تھا کیونکہ مولانا میں کہوتے کے سارے گذار نمایاں ہو گئے تھے۔ اس لیے اس اخبار میں بھی پہلے جیسی جان ہنپیں رہی تھی۔

احرار مسلم لیگ اور جماعت اصحاب کے خلاف تھے۔ "احسان" یوں بھی تھا اور یوں بھی۔

پنجاب میں مسلم لیگ کا اپنا کوئی اخبار نہیں تھا۔ اگرچہ شہید گنج کے انہدام کے بعد جب قائدِ اعظم<sup>7</sup> لاہور آئے اور ان کی علامہ اقبال اور صولانا ظفر علی خان سے ملاقات ہوئی اور صولانا مسلم لیگ میں شامل بھی ہو گئے لیکن ان کی شمولیت کے باوجود لیگ پر جو ثوثیت کا الزام پہلے سے لگ چکا تھا، دو دو رہنیں ہوا تھا۔ اور پھر یونیورسٹیوں اور احسداریوں کا حادث بھی تھا۔ اور پھر جب علی گڑھ کے طالب علم اُسی سے اور ملک میں پھیل گئے تو اور صور پنجاب میں حمید نظامی اور ان کے رفقاء نے گھر گھر جائے تاہم اور مسلم لیگ کا پینا میں پھیلایا۔ اور ملک کے گوشے گوشے میں فضامسلم لیگ کے حق میں ہموار کی۔ المفر علی خان کی شاعری نے بھی بڑا کام کیا۔ جب "نوائے وقت" کا ابرا ہوا تو مسلم لیگ کو اپنا اخبار مل گی جو مسلم لیگ کے موقف کے لیے کلیتیہ و قفت تھا۔ لیکن اس کے باوجود اگر مسلم لیگ کے اقتدار اعلیٰ سے کوئی خلی ہو جاتی تو حمید نظامی کا بے باک قلم کھل کر اس کی نشان دہی کرتا۔ اور جب پاکستان بن گیا تو "نوائے وقت" کا ایڈیٹر خوب سے خوب ترکی نلاش میں پاکستانی حکومت کو بھی اس کی غلط روشن پر ٹوکتا اور لکھتا رہتا۔

حمدہ نظامی سر جم ایک صحافی کی حیثیت سے ہمارے سامنے ایک روشن اور مشانی کردار ہے۔ وہ اپنے اخبار کے ایڈیٹر اور مالک ہوتے ہوئے بھی اخبار کے ہام کارکنوں سے علیحدہ رہنیں رہتے تھے۔ وہ خود جس دیانت اور رحمت سے کام کرتا تھا اسی دیانت اور رحمت کی اپنے ساتھیوں سے توقع رکھتا تھا۔ وہ اپنے ساتھیوں کی اختلاف راستے کا بھی احترام کرتا تھا۔ اور یوں محسوس ہوتا ہے کہ جیسے نوائے وقت میں ایک خاندان، ایک گھرانہ اور ایک ٹیکم کام کر رہی ہے اور اس کے مقابلہ کر جیسے دلوں کو رد کتا ٹوکت اور ان کی خلیبوں کی نشان دہی کرتا ہے۔ ایسے ہی اخبار ریاست کا چوتھا ستون اور ایسے ہی صحافی قوم کے عہداء ہوتے ہیں۔ چنانچہ یہ عظیم سفارہ ہم سے بچ دیا گیکن، نوائے وقت میں وہ ہمیشہ ذمہ دار رہے گا۔

## نقدِ خلسہ میں

نام یاد ہنہیں اور پھر اُسے اُس کے نام سے اُس کے اہل خاندان کے علاوہ کوئی جانتا بھی نہ تھا۔ اسے زبان پر نہ صرف قدرت حاصل ہتھی بلکہ اُس کی زبان بڑی سو سبھی اور رسیل ہتھی۔ جب تقریر کرتا تو جو چاہتا کہ یہ بولنا ہی بڑھے سلسہ کلام ٹوٹنے نہ پائے۔ نفیس اُس کا تختقہ تھا۔ اُس کی شاعری کا بھی محجب انداز تھا۔ یہ شاعری بھتی یا ساحری بھتی یا کی تھا یہ بات بھری سمجھ میں آج تک ہنہیں آئی۔ اُس نے کئی نظمیں لکھیں۔ ہر نظم ایک کتابچہ کی صورت میں شائع ہوئی۔ یہ نظم خود پڑھ کر اتنا مزاج آتا، جتنا اُسے اُس کی زبان سے بھرے مجھے میں اُس کے مخصوص ذرا مانی انداز اور اُس کی گنجیہر آواز میں سن کر آتا۔ جب اُس کی کوئی نظم کتابچے کی صورت میں شائع ہو جاتی تو وہ اُس کے لیے اپنے دوستوں سے کہہ کر جسے کا انتظام کرتا اور جب شہر میں لوگوں کو ملتا چلتا کہ آج خلان جلسہ گاہ میں نفیس غیلی اپنی نظم سنانے والا ہے تو ہزاروں لوگ جمع ہو جاتے۔ اُس کی یہ نظمیں ایسے تاریخی موصوعات پر ہوتیں جن میں وہ اپنے دراما کی گات دکھا سکتا تھا۔ پھر جب وہ نظم رپھتا تو حاضری پر سحر طاری ہو جاتا۔ اور جب وہ یہ نظم پڑھ پکتا تو جلسہ گاہ میں یہ اعلان کر دیا جانا کہ آپ نفیس غیلی کی یہ نظم کتابی صورت میں جلسہ گاہ سے باہر نہیں سکتے ہیں۔ اور جب نفیس غیلی جلسہ گاہ سے باہر نکلتا تو ساری کتابیں پک پک ہوتیں اور نفیس غیلی کی دونوں جسمیں چونوں سے بھری ہوتیں۔ پھر وہ ان کو نٹوں اور کلدار سکون میں ہدلتا۔ پھر اس کی شام ڈیرہ دار اور گاسنے والی طوالوں کے مدد گشہ گھنیاں میں بیسر ہوتی۔

نفیس کی ایک نظم "شمشاہ کی چادر" بہت مشہور ہوئی۔ شمشاہ کی چادر کیا ہے، پناب کے جاگیر دادوں کی خیاشی کی داستان ہے۔

نفیس بھرے پڑسیں دہت اتحا۔ یوں تو اُس تھے میں فیض بھی رہتے تھے جن کی شاعری کی مسیب ابھی بھیگ رہی تھیں لیکن اُس زمانے میں لوگ فیض کو ابھی اتنا نہیں جانتے تھے جتنی نفیس کو جانتے تھے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ نفیس ایک دراما تھا۔ اور اس کی شاعری بھی اس کی طرح ایک دراما تھی۔ اور اس طرح کے ڈرامے لوگوں کو بہت پسند آتے ہیں۔

نفیس نے رام اور سیتا کی داستان بھی نظم کی۔ اس نظم میں اُس نے ہندی زبان کے دلنشیں الفاظ جگہ جگہ جڑ دیتے ہیں۔ اور پھر ہندوؤں کے ایک مجمع میں اس نے یہ نظم شدائی تو صرف اُس کی ساری کتابیں بک گئیں بلکہ اُس پر ہزاروں نوٹ بُرے سے۔ یہ نظم مدت تک نفیس کی آہنی کا ذریعہ بنتی رہی لیکن یہ آدمی بھی دوچار راتوں کی نگینیوں میں صرف ہو گئی۔ نفیس بڑے سخت مشتعلہ کا آدمی تھا۔ شیلِ انگلیں، کشادہ پیشافی، چوڑا چکلا سیمہ، لمبا لد، سر پر روپی ٹوپی ہو اکثر اس کے ہاتھوں دہتی۔ اب تھے تقریب کرتے یا نظم شدائی وقت وہ ٹوپی کا پھنسنا شخانے کے لیے اپنے سر پر رکھ لیتا۔

نفیس بُرتا تو موتوی رولت۔ آواز میں کھرج۔ وہ الفاظ کا صحیح تلفظ کرتا۔ "کلانور" کے رہنے والا تھا۔ شدائی کے اُس کے والد لوہا رہ تھے۔ پنجاب سے کہیں باہر نہیں نکلا تھا۔ شاید ایک آدمی بارہ بُری ہوئے تھے لیکن کہیں سے یہ پستانہ چلتا کہ غالباً پیغماڑی ہے۔

نفیس نے زبان سیکھنے میں ساری عمر گزار دی۔ وہ تقریبی محی اچھی کرتا۔ حضرت مولانا ظفر علی خان بھی زبان کے معاملے میں اُسے لنتے تھے۔ چلے بہت پیتا مقا۔ ایک مرتبہ مولانا کی خدمت میں حاضر ہوا۔ مولانا نے چائے منگوائی اور یہ شحر کہا۔

ہیں چائے کے رُسیا نفیسِ خلیل  
ولا ہے انھیں ساختہ سُلیمانی

نفیس نے جو کچھ بیکھا بزرگوں کی صحبت میں بیٹھ کر سیکھا۔ وہ ریلوے کے اکاؤنٹس کے محلے میں بڑا تھا۔ مشہور ادیب اور لاہور کے انگریزی "اخبار" اسلام کے ایڈٹر خواجہ عبد الوہید بھی اسی تسمیہ کی علکے میں ملازم تھے۔ نفیس خواجہ صاحب کے بڑے عقیدت مندو تھا۔ مندو ابھت اُس نے جو سیکھا خواجہ صاحب کی صحبت میں رہ کر سیکھا۔ کئی مرتبہ مجھے بھی نفیس خلیل کے سامنے خواجہ صاحب کی حضورت میں حاضر ہونے کا موقع ملا۔ خواجہ صاحب میں بڑی گہرا ہی تھی۔ وہ آدمی کو دیکھ کر بات کرتے اور صرف آخری بات کرتے جتنی اس کی سمجھ میں آتی۔ پنجاب میں علم و ادب کی بہتی تحریکیں ہیں اور جو پہنچ کے ہیں، اور یہ میں چلی ہیں ان میں درود و خواجہ صاحب کا ہائے ما۔ اسلامی تحریکوں میں بھی جہاں تک ان تحریکوں کا اسلامی نظریات سے تعلق رہا، خواجہ صاحب نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔

جب پاکستان وجود میں آیا تو میں بھی یہاں ایک بہادر کی حیثیت سے آمد آیا۔ اور جب میں نے لاہور میں نفیس کو تلاش کیا تو مجھے دیکھ کر اُسے بڑی حیرت ہوئی۔ پستا چلا کہ وہ ریڈیو پاکستان میں رہستان آرٹسٹ ہے اور دراسوں میں اداکاری کرتا ہے۔ نفیس بھیا بھیا سا

نظر آیا۔ اور پھر سنا کہ ایک مرتبہ نفیس نے ایک مجمع میں اپنے اشعار سنائے جن میں ایک  
شعر یہ بھی تھا :

دیکھتا کیا ہے مرے منہ کی طرف  
قائدِ اعظم کا پاکستان دیکھ ।

اس شعر پر اُس پو مقدمہ چلایا گیا اور یہ کہا گیا کہ شاعرنے اس شعر میں قائدِ اعظم اور پاکستان کی  
توہین کی ہے۔ لیکن جب یہ مقدمہ جلسہ کیا تھا کی عدالت میں پیش ہوا تو جلسہ کیا تھا نے یہ کہہ  
کر اُسے بڑی کر دیا کہ اس شعر میں کسی کی توہین نہیں ہوتی۔ اور پھر یہ خبر آئی کہ نفیس مر گی۔  
نفیس میں بڑی صلاحیتیں تھیں لیکن اُس کی سادی صلاحیتیں اُسے سوت کی طرف لے گئیں۔  
اکثر سوچتا ہوں کہ نفیس اتنے دن بھی کیسے جیا یا!

---

## آناؤشورش کا شیری

آناؤشورش کا شیری سے میری پہلی ملاقات اس وقت ہوئی جب شہید گنگے کے انہدام کے سلسلے میں انہوں نے لاہور میں ایک بہت بڑے جمع میں پہلی مرتبہ بے بناء جو شیلی تقریر کی۔ اور اس وقت لوگوں کو یہ اندازہ ہوا کہ امیر شریعت عطا اللہ شاہ بخاری اور مولانا ظفر علی خان کے بعد ان کے رنگ میں تقریر کرنے والا ایک اور نوجوان میسیدا ہوا ہے لیکن عبد الکریم سے میری ملاقات اس وقت سے تھی جب یہ آغا شورش کا شیری مہین ہوا تھا۔ اور یہ تقریباً میری ہی عمر کا تھا اور میری طرح یہ بھی طالب علم تھا اور اسے بھی صحافت کا شوق تھا۔ فرق اس میں اور جو میں یہ تھا کہ میں صرف صحافی بننا چاہتا تھا اور عبد الکریم خطیب بھی بتا چاہتا تھا۔ احسان دانش اس کے استاد بھی تھے، امالیق بھی تھے اور سورپست بھی۔ میں عبد الکریم (آناؤشورش کا شیری) کو چھیرنے کے لیے کہا کرتا تھا کہ تم بے استادے کے شاگرد ہو۔ وہ تھیں کیا پڑھائیں گے اور تم کیا پڑھو گے لیکن مجھے اس بات کا اندازہ تھا کہ وہ بے استادے کہ جن کی استاد خود ان کی فداداد صلاحیت اور ان کا ذوق و شوق ہوتا ہے، وہ اپنی ذاتی محنت سے کچھ چل کے بڑے بڑے استادوں کے استاد بن جاتے ہیں۔ احسان دانش شورش مرحوم کو کیا پڑھاتے کھاتے ہوئے لیکن یہ حقیقت ہے کہ شورش میں جو شرعی فوق اور زبان و ادب اور الفاظ کو پڑتے کا جو سلیقہ اور ان کے جملوں کی ساخت میں جو فشر کی سی تیزی تھی، تو یہ سب احسان دانش کی صحبت کا نتیجہ اور ان کا نیعنی تھا۔

عبد الکریم را کپن میں دبلا پستا تھا۔ گھر بار سے پہے پروار ہتا۔ گردن ایک طرف مڑی رہتی اور زبان بار بار مٹھ سے باہر نکال کر اسے ایک طرف سوڑ دیتا۔ پھر وہ سب عادیں حبک میں۔ شورش کی تحریر و تقریر ہیں چنگاریاں مہین ہوتی تھیں۔ ویسے بھی بڑا جو شیلیا تھا اور ذرا سی بات پر بھڑک آتھتا۔ اور لڑنے پر آمادہ ہو جاتا۔ بقول ماسٹر تاراسنگھ میری کریان میں اتنی تیزی مہین ہے جسی شورش کی زبان میں ہے۔ راکپن کا زمانہ ویسے بھی ہوش سے زیادہ

جو شش کا ہوتا ہے۔ جیسے جیسے عمر گزد تھا جاتی ہے، جو شش میں کمی یا بیکاری ہے اور شورش میں اضافہ ہو جاتا ہے لیکن شورش میں تو مرتبے وقت تک دیسا ہی جو شش تھا جیسا اُس کے لڑکپن میں تھا۔ جب بحکمت سنگو کو گرفتار کر کے لاہور لایا گی اور اس پر مقدمہ چلا تو جس دن اُسے پھانسی کی سزا دی جانے والی نئی تو میں اور شورش ایک ساتھ بحکمت سنگو کے جائزے میں شریک ہونے کے لیے امر تسری سے روانہ ہوئے۔

یہ وہ زمانہ تھا کہ اس وقت ہم لوگ ایک حد تک سو شصت بھی تھے۔ اور کبھی کبھی جوش میں آ کر کیوں نہ بھی ہو جاتے تھے۔ ہم اور ہمارے جیسے بہت سے لوگ لاہور میں دُسرے لوگوں سے یہ پوچھتے پھرتے تھے کہ بحکمت سنگو کی ارتقیہ کہاں سے آئی ہے؟ لیکن شام کو ہمیں یہ بتایا گی کہ رادی کے کارے کہیں دُر فرنگی حکومت نے اس کی لاش جو کہ اس کی راکھ درپا بیس بھا دی اور ہمین کادہ حصہ کاٹ دیا گیا جہاں اسے جلا دیا گیا تھا۔ ہم رو تے دھوستے اور الگریز دن کو کوستے کاٹتے اور گالیاں دیتے ہوئے اپنے گھروٹ آئے۔

اور پھر جب سکھوں نے سید شہید گنج کا ایک منارہ گرا دیا اور پنجاب کے مسلمانوں کا علم و غصہ بہرہ کا اٹھا تو مولانا ظفر علی خاں نے مسلمانوں کی تیادت سنپھال لی۔ اور چون کہ احرارِ اسلام نے اس موقع پر جب صوبائی انتخابات ہونے والے تھے، کوئی تحريك چنانی مصلحت مناسب ہتھیں کبھی تو نہ لانا ظفر علی خاں نے اس موقع پر ایک نئی تحريك کی بنیاد رکھ دی جس کا نام "اتحادِ ملت یا یتیلی پوش" تھیک تھا۔

چوں کہ بیشتر نامی گامی لیڈر احمد ادیں تھے اس لیے موہنائے سید جاہل علی شاہ اور مولانا محمد اسحاق ماں شہر دی اور ملک لال دین اور ملک برکت علی سے یہ درخواست کی کہ "و مسلمانوں کی نئی جماعت نیلی پوش تحريك یا اتحادِ ملت میں شریک ہو جائیں۔ چنان چہ یہ سالے بزرگ اس تحريك میں شامل ہوئے" اور مقصد اس تحريك کا مسجد کی واگزاری تھا۔ اس تحريك میں جو نوجوان لیڈر شامل ہوئے اور جن کی سیاسی تربیت کا آغاز اسی تحريك سے ہوا، ان میں آفیسیڈر بخت خاں....، ابوسعید انور اور آغا شورش کا شیری تھے۔ شورش کو بڑا لیڈر بناتے ہیں احسان دانش کا ہاتھ تھا۔ جب مولانا ظفر علی خاں، موہنائے اختر علی خاں اور اشاد بلت کے تمام لیڈر مختلف علاقوں میں نظر بند کر دیے گئے تو میں نے اور احسان دانش نے شورش کو ہمیزی دلائی اور پچھے لوگ جمع کر کے ان سے فخرے ٹھوائے اور ارتقی کی معیت میں شورش کو شہید گنج کی طرف روانہ کر دیا۔ وہاں شورش نے بڑی پُر نور تقریب کی اور اُسے کرتاں میں نظر بند کر دیا گیا اور یوں شورش میں لیڈر کی آغاز ہوا اور پھر ان کی امتحنوں نے یہ دیکھا کہ چین علاقے یا

بستی یا شہر میں سورش کی تقریر ہوتی تو لوگ دوڑ دوڑ سے ان کی تقریر ہستنے آتے۔ سورش نے صفت کا آغاز روز نامہ سیاست سے کیا۔ اس سر وقت مقبول انور داؤدی اس اخبار کے ایڈٹر تھے۔ اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے وہ ایکی بقید حیات ہیں اور لاہور میں مقیم ہیں۔ اور پھر میں پنجاب سے چلا گیا اور جیپ واپس آیا تو مولانا ظفر علی خان بہت ضعیف ہو چکے تھے۔ شاہ جی پر بھی بڑھایا طاری ہو گیا مگر ایکن آغا شورش کا شیری کی تقریروں میں ان دونوں کی تقریروں کا رنگ تھا شورش کی تقریر سن کو مولانا ظفر علی خان اور شاہ جی کی یاد نہادہ ہو جاتی۔

شورش تجذبات کا ایک طوفان تھا۔ ایک ایسا دریا ہنا جس پر بند باندھنا مشکل تھا۔ شورش ہر حکومت سے لڑتا پھرتا۔ کبھی وہ جیل سے باہر ہوتا اور کبھی وہ جیل کھاندہ ہوتا۔ ایوب خان کے عہدِ حکومت میں اس نے عدالت کے کمرے میں اپنی بریت پیش کرنے کی بجائے ایوب حکومت پر روی سخت تنقید کی۔ پھر اسے کراچی لایا گیا اور یہاں اس نے محوک ہڑتاں کی اور اسے سیول اسپتال میں داخل کیا گیا۔ یہاں بھی وہ گرتا اور پرستار ہا۔ اور آخر حکومت ہار گئی اور شورش کو دپا کر دیا گی۔ پھر جب ایوب خان کی حکومت کا ذوال شریع ہوا اور سابقی ایوب اسٹبل اسکران نے ایوب حکومت کے خلاف تحریک پلانی اور بھتو بھی میدان میں اتر آیا تو سورش خاموش سے یہ تمثیل دیکھتا رہا۔ اور جب بھتو کی پارٹی نے ملک کا اقتدار سنبھال لیا تو اس کے یاد ہو د کہ اس آہو سے رم خودہ کی وحشت کھونی مشکل ہے

یہ بار بھتو حکومت کے خلاف آواز اٹھاتا رہا۔ چنانچہ اسے جیل میں مٹولن دیا گی۔ وہاں جب یہ بھار پڑا تو علاج معاپے کے لیے اسے میو اسپتال میں داخل کرایا گیا۔ میں نے اسے بہت سمجھایا کہ اگر اپنے لیے مہنیں تو اپنے بچوں کے لیے تم اپنی زبان بند کر لو۔ اور ہم سب کو شکش کر کے تین قید سے نکلو لیتے ہیں، تو سورش سخت برہم ہوا۔ بہرحال جب وہ بہت بیمار ہوا تو اسے آزاد کر دیا گی۔ میکن اپ بھاری نے اسے گیر لیا تھا اور ایک دن یہ خبر آئی کہ سورش بہیش کے لیے خاموش ہو گیا۔ سورش کے مرے سے خطا بت کا ایک پورا عہد ختم ہو گیا

# غلام عباس

غلام عباس دو پارٹا قاتوں میں ایسے کھل جاتے ہیں کہ یوں لگتا ہے جیسے ان سے مدت کی شناسی ہے اور جیسے ہم اور یہ ساتھ ساتھ پڑھتے ہیں۔ کبھی تو غلام عباس سخن خود اپنے انسانوں کا ایک کردار معلوم ہوتے ہیں اور کبھی یہ خود اپنے کرداروں کے تماشائی نظر آتے ہیں۔ منشو اور عباس میں یہ فرق ہے کہ منشو اپنے کرداروں میں نظر آتا ہے اور عباس اپنے پڑھے افسانے کی صورت میں اپ کے ملئے آتے ہیں۔ میں جیسا تھا صاحب کو اس سرملئے سے جانتا ہوں جب وہ بچوں کے اخبار ”پھول“ کے ایڈیٹر تھے۔ یہ بچوں بھی بجیب ادارہ تھا۔ اگر روز نامہ زمینہ دار صحفت کی یونیورسٹی محتاط تو پھول نہ تھی مقام۔ اور شمس العلام سید حماد علی اس ہفت روزہ اخبار کے کتابادھر تھے۔ عربی فارسی میں بڑی مہارت رکھتے تھے۔ شمس العلام مولوی مستاذ علی اور پھول کے بارے میں غلام عباس لکھتے ہیں :

”پھول ایک اخبار ہی نہیں تھا بلکہ ایک ادارہ بھی تھا جو ایک طرف تو ملک کے ذمہ داروں کے دلوں میں علم کی گئی لگاتا، ان کے اخلاق سنوارتا، ان میں اوب کا ذوق پیدا کرتا اور دوسرا طرف ملک کے ادیبوں کے ذمہ داروں کی تربیت کرتا اور انہیں آسانی اور سلیس زبان لکھنا سکھاتا۔ جو اوب اس کا ایڈیٹر صقرم ہوتا، اگر دو خام ہوتا تو اسے آموختہ بخدا کرنے سے اور دلختنے کے قواعد و فن و لطیف سیکھنے پڑتے۔“

مولوی مستاذ علی اس درس گاہ کے معلم تھے۔ وہ بہت روشن خیال بُزُرگ تھے۔ وہ عربی فارسی کے بڑے عالم تھے۔ اس کے ساتھ ساتھ انگریزی ادب پر اُن کی گہری نظر تھی۔ وہ کمی دینی اور علمی و ادبی کتابوں کے مشت تھے۔ وہ بہت سلیس زبان میں لکھتے تھے مگر کمال یہ کہ سادگی کے باوجود اُن کی حرر کا عالم و قاری باقی رہتا۔“

پھول کے ایڈیٹر حسین ناظم بالند حیری، نشر جالندھری، مولیٰ عبد الجی德 سلکت، وجاہت حسین جہنمیانی اور پڑت ہری چندا نظر دے چکے ہیں۔ اور اسی نظری سے غلام عباس بھی منسلک ہیں۔ غلام عباس صاحب کی آنکھیں بولتی ہیں اور کان سُستے ہیں۔ وہ اپنی زبان سے بہت کم کام لیتے ہیں۔ ہر گھر کے ماحول میں وہ مکمل کر گھر کا

ایک فرد بن جاتے ہیں۔ انہیں ہر ماہول میں بے شمار افسانوں کے جال پھیلے ہوئے اور ان میں بے شمار جستے جا گتے کردار نظر آتے ہیں۔ وہ کردار تو اشتبہ ہے، کردار بیناتے ہیں ہیں۔ آدمی شریف ہیں لہذا طوائف کے کوئی پر بھی وہ اپنی تصرف سے کام لیتے ہیں۔ ان کا انسانہ اٹومبیل کی قسم کا انسانہ ہوتا ہے۔

غلام عباس نے بڑی دُنیا دیکھی ہے۔ تملک تملک گھوئے پھرے ہیں۔ ہر صعاشرے میں ڈوب کر بخکھے ہیں۔ صعاشرے کے ہر کردار کا انہوں کے گپر اصطلاح کیا ہے۔ ان کی شہرت کا آغاز بجزیرہ سمن دلان سے ہوا۔ لیکن آندھی اسے انہیں بغیر فانی بنادیا۔ غلام عباس اپنے افسانوں میں نفسیاتی حقائق پر خاص توجہ دیتے تھے۔ وہ اپنے نظریات اپنے پڑھنے والوں کے ذہنوں میں مٹھونسے کی گوشش مہیں کرتے۔ پھر ان کا انداز نامع کا ہے نہ مصلح کا اور نہ نقاد کا وہ اپنے افسانوں پر فیصلہ کرنے کا حق اپنے قاریوں پر چودھ دیتے ہیں۔ ان کے افسانوں میں ان کے مزاج کی طرح بڑا وضیحا پر ہے لیکن اس دھیپے پر سے قاری کی طبیعت اکتائی ہیں ہے بلکہ اس کی دل پیسی کا سلسہ برابر قائم رہتا ہے۔

غلام عباس سے یوں توکل کریمی ملکا قایق اُس وقت ہوئیں جب میں ملکوں نشریات میں ملازم ہوا اور وہ بی بی سی سے آئے تھے۔ نم راشد مرحوم ان کے بڑے ہرے دوست تھے اور میری ملکا قایق بھی ان سے راشد صاحب کے مکان پر ہوئی تھی۔ پھر براہر ملکا قایق ہوتی رہیں۔ وہ آئنگ اور پاکستان کانگ کے ایڈیٹر مقرر ہوئے۔ عباس صاحب کوئی نے ہر دو میں ایک جیسا پایا، وہی کم آئیزی دہی سادگی، وہی بے تکلفی۔ یہ اس زمانے میں انتہل جیسے اسکوں کے ایک ڈھونڈ مکان میں رہا کرتے تھے اور ایسے ہی مکان میں نم راشد صاحب بھی رہتے تھے۔

غلام عباس پطرس بخاری کے بڑے ہرے دوستوں میں تھے۔ آل انڈیا یونیورسٹی میں وہ افسر اور ہائیکورٹ ہو گئے تھے۔ عباس صاحب نے ادب کا فصلہ برابر قائم رکھا البترہ بخاری صاحب ان سے بہت بے سکھلت تھے اور ان سے دل کھوئی کر دل کی باتیں کرتے۔ بخاری صاحب ہی انہیں یونیورسٹی میں لائے اور وہ برابر گوششیں کرتے رہے کہ ان کے ہندے میں بھی ترقی ہو لیکن دُگری کا نہ ہونا مانع ہوا۔ اگرچہ پطرس بخاری نے اپنے والوں کو بہت سمجھایا کہ ان کی قابلیت خود بہت بُری دُگری ہے، لیکن دُگریوں کی جیسا کہیوں پڑھنے والے ایسی باتیں کب شستہ اور مانتے ہیں۔ جب تک پطرس بخاری اوقام متحده میں رہے، ان کے خطوط عہد ساحب کے پاس برابر آیا کرتے تھے۔

Abbas صاحب نے پطرس بخاری کا ایک خط مجھے دکھایا جس میں انہوں نے یہ لکھا تھا کہ مغربی ملکوں میں لوگ یہ سمجھ رہے ہیں کہ جہاں متفق پر صیغہ کا بُرًا افسانہ ملکا رخا دیاں وہ بُرًا شاعر بھی تھا۔ میں نے انہیں بہت سمجھایا کہ ایسا نہیں ہے۔ شاعری سے اُس کا دُور کا واسطہ بھی ہتھیں تھا لیکن یہ لوگ برابر اصرار کے چارہ ہے ہیں۔ لہذا افراد تھے کہ اس غلط فہمی کو دُور کیا جائے۔ میں نے عرض کیا کہ مغربی ادیب شیک کہتے

ہیں۔ ایک نبانے میں کئی طویل و مختصر افسانوی نکلوں جو رُوسی اور فرانسیسی نکلوں کا ترجمہ ہیں، ارڈد کے ادبی رسالوں میں منشو کے نام سے شائع ہو چکی ہیں اور ان نکلوں کا اردو نکلوں میں ترجمہ ہیرے سامنے مرحوم آغا فلشن کاشمیری نے کیا تھا۔

پھر علام عباس کی افسانہ نگاری کے بارے میں لکھتے ہیں کہ،

”ہمارے گرد پیش کئی ایسی دلچسپیاں تھیں جو علام عباس کے بغیر آج تک نظر

ہیں اُتنی تھیں اور جن کی بدولت اب زندگی کے بے کیف گوشے بھی دیگین نظر آتے ہیں ।“

راشد صاحب کی دلے بھی سُنئے :

”علام عباس غالباً وہ واحد افسانہ نگار ہے جس کافن انسانی زندگی کے زنگارانگ مسائل کا احاطہ کرتا ہے جسے زندگی سے گہری محبت ہے۔ اتنی گہری محبت کہ وہ نہ اس کے بجائے اُدھیرتا ہے (منشو کی طرح) نہ اُس کو نہ کرتا ہے (عسکری کی طرح) نہ اپنی انا ہے مرغوب کرتا ہے (عزیز احمد کی طرح) بلکہ زندگی کو اپنا محروم راز جاتا ہے۔ اس سے سرو شیاں کرتا ہے اور کی سرو شیاں سُفتتا ہے۔“

علام عباس ۱۹۰۹ء میں امرت سریں پیدا ہوئے۔ والد کا انتقال ہو گیا تو محرماً کا یاد ان پر ڈالیا۔

عمومی حیثیت کی نوکریں ملتی تھیں جو وہ کرنا ہمیں چاہتے تھے۔ افسانہ نگاری کا کاروبار تو پہنچے ہی شروع کر چکے تھے: نیرنگِ خیال میں اُن کا پہلا افسانہ پھیپا تو انہیں بیس روپے معاوضہ کے طور پر ملے۔ سوچا چلو عمومی ذکری سے تو قلم کی مزدوری میں آبُورہ جائے گی۔ پھر حکیم احمد شجاع مرحوم کے رسائلے میں مغربی افسانوں کے ترجمے اور کچھ طبع زاد افسانے پھیپے چوہبہت مقبول ہوئے۔ ان کی تحریروں میں جو نہالپن اور جو انفرادیت تھی، اُس نے انہیں آگے بڑھایا۔ مرزا محمد سعید صاحب کا علام عباس سے ولی تعلق تھا جو بُلاقاً میں دہشت۔ وہ اُن سے شفقت سے پیش آتے۔ یہ اپنی نیازمندی سے ان کی صحبت سے بہت پچھا عالم کر لیتے۔ ایسے بُذگوں کی صحبت میں بیٹھا سیکڑوں کشتب غافوں سے فیض یاب ہونے سے بہتر ہے کیون کہ مطالعہ کے علاوہ ان کی نظر پڑا کام کر جاتی ہے۔ اور پھر مرزا صاحب مغربی اور ستری ادب کے مہمند رکھنے کا چکے تھے اور ان کا شمار جدید نادل نگاروں اور افسانہ نگاروں کی فہرست میں سرفہرست آتا ہے۔ وہ پریم چنڈ کے پیش روانے تھے۔ مرزا صاحب کی میراث کا ایک حصہ علام عباس کو بھی ملا۔

علام عباس کو سیقی میں بڑی ہمارت رکھتے ہیں۔ انہوں نے باقاعدہ موسیقی سیکھی ہے اور بُرا ریاض کیا ہے۔ وہ داشتی بیکنے میں بڑی ہمارت رکھتے ہیں اور ایک زمانہ تو ایسا تھا کہ انہیں دانلن بیانے کی اچھی تنوڑا پر ملاز مستریل رہی تھی۔ اگر علام عباس افسانے نہ رکھتے تو وہ پر تھیف کے پوٹی کے دانلن نواز ہوتے۔ جب وہ لندن میں تھے تو انہوں نے باقاعدہ مغربی موسیقی بھی سیکھی۔ دو قابوں صاحب عبدالوحید خان کے بُڑے چھتے شاگرد تھے

غلام عباس کا پہلا جمُوعہ آندی ہے۔ دوسرا جائے کی چندی اور تیسرا ان رسیں اور چوتھا جمُوعہ زیرِ بیع  
ہے جس کا نام خوان لیجاتا ہے۔ غلام عباس کے یہاں افسانہ اسی طرح جنم لیتا ہے جس طرح بچہ پیدا ہوتا ہے۔  
فرق اتنا ہے کہ بچے کے پیدا ہونے کی ایک مدت مقرر ہوتی ہے غلام عباس کے یہاں یہ مدت مقرر نہیں ہے۔  
بچہ جب پورا ہو جاتا ہے تو خود ولادت پالیتا ہے۔ دوسرا افسانہ مگاروں کی طرح ان کے یہاں کیسی رین  
بچہ پیدا نہیں ہوتے یعنی پیٹ کاٹ کے مکالمے نہیں جاتے، قدرتی ولادت ہوتی ہے۔ گویا وہ نی البدیمہ  
قسم کے افسانے مگر نہیں ہیں۔ وہ افسانے کا پلاٹ بتا کر افسانہ نہیں لکھتے۔ افسانہ خود اپنا پلاٹ لپٹنے  
سامنے کر آتا ہے۔ جب وہ افسانہ لکھنے لگتے ہیں تو انہیں صرف الفاظ اس کے نام کے میں بھرنے پڑتے  
ہیں۔ اور الفاظ کے استعمال میں وہ بڑی اختیاط سے کام لیتے ہیں۔ از دل نیز رد دبر دل ریز دوالی بات  
ہوتی ہے۔

ایک دن اصغریٰ صاحب نے ایک صاحب سے میری ملاقات کرائی (ویسے وہ میرے  
بھی ووست تھے) اور ہمакہ دیکھو یہ غلام عباس کی ایک کہانی ہے جس کا نام "منڈی" ہے۔ تھیں اس کے  
مکالمے لکھنے ہیں۔ ان دوسرے صاحب نے کہا۔ میری جیب میں اس وقت صرف پچاس روپے ہیں۔  
یہ قبول کر لیجئے اور میں دوچار دن میں آپ کو ایک معقول رقم دے جاؤں گا۔ دوسرے دن میں نے انہیں بیس  
پیس لکھ کر دیئے۔ سیٹ لگ پکے تھے اور مکالمہ تویں (نہ جانے وہ کون بزرگ تھے) اس کام سے ہاتھ  
املا پکے تھے۔ تیسرا دن میں نے بیس پیس اور لکھ کر دیئے۔ یہاں چوتھے دن میں نے معاوضہ کا تقاضا  
کیا۔ لیکن وہ صاحب پیٹ کر نہیں آئے۔ یہ بھی اچھا ہوا کہ عباس صاحب اپنا معاوضہ لے چکے تھے۔  
نہ جانے منڈی کے مکالمے کس طرح مکمل ہوئے۔ مشہور اداکار خورشید اس فلم کو ڈائرکٹ کر رہی تھیں۔  
پھر وہ شناکر یہ کیبل فلاپ ہو گیا جس نے دیکھا اُس نے سریشیا۔ کہانی بہت اچھی تھی لیکن خالی کہانی  
کیا کر لیتی یا۔

---

لند یہ خاکہ غلام عباس کی زندگی میں لکھا گیا تھا۔

# سَرَاجُ الدِّينِ طَفْرَ

میں نے ظفر کا لڑکپن بھی دیکھا، جوانی بھی اور بڑھا پا بھی۔ وہ بڑھا پے میں بھی جوان رہا۔ اُس نے اپنی ساری زندگی عیش و عشرت میں گواہی۔ اُس نے دلکھ کی کبھی شکل نہیں دیکھی۔ یکوں جب اُس نے بڑھا پے میں قدم رکھا تو اُس پر ختم کا پہاڑ ٹوٹ گی۔ اُس کی جوانی بیٹھی اور داما دایک ہوئی جادو شیں جان بحق ہو گئے۔ اور یہ ظفر کی زندگی میں پہلا اور آخری دلکھ تھا۔ پھر ظفر ایسا گرا کہ اُنہوں نے سکا۔

ظفر کے لڑکپن میں اُس کے والد انتقال کر گئے۔ پھر اس کے والد نے اُسے باپ بن کر پالا۔ ظفر کی جوانی کیسی جوانی تھی، یہ ایک الگ داستان ہے۔ ظفر نہ جانے کتنے انسانوں اور کتنی داستانوں کا کردار ہے۔ ظفر کا قد لاتا تھا۔ رنگ صیدہ دشہاب۔ تاک ستواں۔ انگلیں بڑی بڑی۔ سر کے بیچ میں انگ نکالتا۔ کبھی سوت پہنچتا اور کبھی کبھی شیر داتا۔

ایف سی کالج میں پڑھتا تھا۔ ہفتینوں ہو سیار پوری اور ڈاکٹر یادو جیاں اُس کے ہم جماعت تھے۔ بیانے پاس کرنے کے بعد اُس نے جوانی بھاڑ چلانا سیکھا جس کے اخراجات اُس کی والدہ۔ مشہور افسار نگار جسز عجل القادر نے پداشت کیے۔ ظفر کے اور بھائی بھی تھے لیکن اس کی حیثیت اُسی ہیں ایک شہزادے کی تھی۔

ظفر سے میری ملاقات روز نامہ سیاست کے دفتر میں ہوئی۔ مقبول اور داؤڈی اس اخبار کے ایڈٹر اور مالک اس کے سید جبیت تھے۔ سید عزیت، سید جبیت کے بھائی تھے۔ سید عزیز تکے صاحبزادے سید عطا اللہ نے اُس زمانے میں ایک فلمی پروپری اداکار، مکان شروع کی تھا۔ ظفر شروع شروع میں رُباعی لہت تھے، کبھی کجھا غزل بھی کہہ لیتے۔ یہ تخت المقدم ٹھہرے اور خوب پڑھتے۔ یہ سینما کی شام میرے اور مقبول اور داؤڈی کے ساتھ امر تسریلے آئے اور میر سے یہاں ٹھہرتے۔ ظفر اُس زمانے میں شوقیہ پی لیتے تھے، ابھی پیسے کی مادت ہیں پڑی تھی۔ ظفر کی سیاسی تھیں سیاست کے محدود قریب شائع ہوتیں جو بہت پسند کی جاتیں۔ ظفر انتہائی جذباتی آدمی اور ٹوٹ کر محبت کرنے والے تھے۔ لاہوری دروازے کے باہر کچھ کیسی تھے۔ انہی کے قریب ایک بڑے سے کیسے میں اور دو بیک اسٹال تھا جس کے

مالک نیرنگِ خیال کے ایڈیٹر حکیم یوسف حسن صاحب کے بھائی یوسوب الحسن بھتے۔ ان سے یہ مثال ہے  
چل سکا تو وہ اسے سراج الدین ظفر کے ہاتھ فروخت کر گئے۔

ظفر کے بارے میں میں نے یہ مرض کی تھا کہ وہ ایک افسانوی کردار بھتے۔ ظفر کے دوست ان پر  
جان لپھا دے کرتے۔ ایک مرتبہ ظفر امیرت سر آئے اور مجھے اور اپنے دو اور دوستوں کوئے کہ ایک ایسے  
مندر کے قریب پہنچے جو میں نے پہلے کبھی ہنپیں دیکھا تھا۔ ہم مندر کے باہر ٹھہرنے لگے۔ کچھ دیر کے بعد اندر  
سے ایک صاحب مسلسلے جو پسچاری معلوم ہوتے بھتے۔ دھوپی پھیپھے سے اور پاؤں ہوئی۔ سر پر بڑی سی چوپی۔  
پاؤں میں کھڑا ہوں۔ وہ ہماری طرف پڑھے اور کہا۔ آپ میں سے ظفر صاحب کون ہیں؟ ظفر نے کہا۔  
میں ظفر ہوں اور یہ بھرے سامنی ہیں۔ وہ ہمیں اپنے سامنے گزارتے ہوئے ایک زینہ  
لے کر کے ایک بڑے ہال میں داخل ہوئے تو وہاں ایک صاحب ہمارے انتظار میں کھڑے بھتے جو  
کے ہاتھوں میں سونے کے کڑے بھتے۔ سر مندا تھا۔ سر پر ایک بڑی سی پوتی تھی، خاصے خوش شکل بھتے۔  
اجلی دھوپی پاندھے اور اجلاسیک کا کرتا ہے۔ کوئی میں سونے کے بٹن لگے بھتے۔ انہوں نے ہاتھ پوڑ  
کہ ہم سب کو نہیں کہا اور ظفر سے گلے ملے۔ پھر ہم سب بیٹھ گئے۔ چاندنی کافرش تھا۔ ادھر ادھر کی  
یادیں ہوتی رہیں۔ پھر کچھ خوش شکل اور خوش اداز لڑکیاں آئیں اور انہوں نے سازوں پر نیم کلامیکی  
گیت اور غزلیں سنایاں اور آخریں ہمارا ج نے (جیفیں سب ہمارا ج ہی کہتے بھتے) جو اس مندر کے بیٹے  
پر دہست اور ہمارے سیزبان بھتے ہیں کچھ گیت سنائے۔ اس کے بعد دستر خوان بچایا گیا اور کھانے  
آثارے گئے۔ شامی کیا بیسیں کے کیا بیسیں، بڑیانی، قورمه۔ ہمارا ج نے کھانے کے درانہ کہا جضوراً  
آپ کی محبت میں ماتا جی کو ملال کر داڑالا ہے۔ یہ گوشت اور کیا بیسیں کے ہیں۔ ایسا امرے دار  
کھانا تھا کہ آج تک اس کی لذت کی یاد باقی ہے۔ کھانے کے بعد شراب آئی اور ساتھ ہامنہ خوش  
لگپیاں ہوتی رہیں۔ مجھے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جیسے میں نے کوئی خواب دیکھا تھا یا میں البتہ  
کے زمانے کے بغداد میں پہنچ گیا تھا۔

پھر کچھ دنوں کے بعد ظفر کی شادی فرید زالدین کی صاحب نادی  
سے ہو گئی۔ ظفر کے سسرال والوں نے اُسے رہنے کے لیے ایک مکان دے دیا تھا۔ میں حسب دستوں  
میں پھر کی شام کو اپنے کاموں سے خارج ہو کر ظفر کے مکان میں ٹھہرتا اور صبح ظفر اور میں ایک دن کے  
لیے امرت سرچلے آتے۔ ظفر کا یہ مکان چھوٹا سا تھا۔ کبھی کبھی یہاں ایک چھوٹا سا مشاعرہ بھی ہو جاتا۔  
میں نے پہلی مرتبہ مولانا چسراع حسن حضرت سے ان کی یہ غزل۔ "یوں ہوتا تو کیا ہوتا" اخنی کی زبان  
زخم سے ظفر کے اسی مکان میں کئی تھی۔ مولانا کی آواز بہت اچھی تھی۔ ملک اور سُرپی۔

شادی کے بعد ظفر ایک وردس میں ملازم ہو گئے۔ اور یہاں وہ خوب پہنچنے لگے۔ اور پھر انہوں نے

ایر فورس کی ملازمت چھوڑ دی یا وہ ریٹائر ہو گئے۔ اب انہیں جب دیکھو وہ نئے میں ہوتے۔ انہوں نے کہا پچھی میں ایک مکان کرائے پرے لیا اور وکالت شروع کر دی۔ ظفر کی شاعری میں مرستی تھی۔ حافظ کا رنگ تھا۔ کیا مرتبے کا شاعر اور کیا مرتبے کی شاعری۔ ظفر اپنی غزل کی طرح حسین اور دل کش۔ اُس کی سادی رعنائیاں اُس کی غزل میں سمٹ آتی ہیں۔ ظفر کی کوئی غزل انھاؤ اور سب کے سامنے پڑھو جس نے ظفر کو قریب سے دیکھا ہے، وہ غزل سُختے ہی پکار اُسٹھے لگا کہ یہ ظفر کی غزل ہے۔ اور غزل خود پکار پکار کر اپنے شاعر کا نام تباہی ہے۔ کچھ عرصے بعد معلوم ہوا کہ فیروز سرنے اپنے بند رودھ کے شور دوم کا ظفر کو سینخ مفرد کر دیا ہے۔ اُسی شو روم کی اوپر کی منزل میں ظفر کے بیوی بچے اگر رہنے لگے۔

ز جانے ظفر پر کس کا اثر ہوا یا وہ کیا حالات ہوئے کہ ظفر نے شراب میں کمی کر دی۔ اور پھر اُس نے اُسے بالکل ترک کر دیا۔ لیکن اب ظفر وہ ظفر نہیں تھا۔ وہ بالکل بدلتا گیا تھا۔ اُس نے بندی سے اور بندی نے اُس سے توبہ کر لی۔ اُس کے دوستوں میں اور اُس میں فاصلہ پیدا ہو گیا۔ اب وہ اپنے بچوں کے لیے جیتے لگا۔ ظفر انگریزی زبان میں بھی نہیں تھا۔ اُس کی نہیں امریکا اور انگلستان کے رسالوں میں شائع ہوئیں۔ اُسے تصوف سے بھی لگا وہ پیدا ہو گیا تھا۔ وہ تفتت تھتا۔ اسے پڑھتا اور روتا۔ وہ ہلیم بخوم کا بھی گہرا سلطان ہے کرتا۔ دوستوں کی جنم پتھریاں بنایاں مستقبل کے حالات بتاتا۔

وہ اپنی جوانی میں اور داماد کے مرتبے کا صدمہ پرداشت نہ کر سکا اور اُردو ادب اور شاعری کا یہ درخشان تارا ہمیشہ کے لیے ڈوب گیا۔ اور یوں ایک زمین انسانہ ختم ہو گیا۔

## ہنال سیو ہار دی بھی جب کہندے کے آدمی تھے۔ پکھو تو سر کے بال بھرے اور پچھو خود بھرے بکھرے

میلے چیکٹ پکڑے بنگ سورہ کا پا جامہ۔ ازار بند نشکا ہوا بن پر شیر دانی۔ پاؤں میں پکپ جس کا  
بنگ پہچانا مشکل تھا۔ انہیں روشنی اور ان میں بچوں ایسی معصوم شراحتیں۔ اکھرا بدنا۔ شعہر  
پڑھتے تو بیوں لگتا کہ جیسے ڈرامہ ہے ہیں۔

یہ ریڈیو پاکستان میں شاعروں کا انچارج تھا اور ہنال صاحب کو ہفتہ میں ایک آدھ بار ضرور  
بلوتا۔ ویسے یہ نظم کے شاعر تھے میکن غزل بھی کہتے اور ایسی کہتے کہ لطف آ جاتا۔ ہنال صاحب کا  
ایک شعر اکثر یاد آلتے ہے :

زین کوچہ جان سے آ رہی ہے صدا  
بلندیاں ہنیں مخصوص آسمان کے لیے

ایک مرتبہ مجھے کسی صاحب نے اپنے خط میں یہ لکھا کہ جب کسی شاعرے میں ہنال صاحب شرکت  
فرمایا کریں تو اللہ ہمیں یہ ہے سے بتا دیا کیجیے تاکہ ہم اپنے بچوں کو مشاعرہ شرم ہونے سے پہلے سلاادیا کریں  
یا اس وقت ریڈیو بند کر دیا کریں کیوں کہ ہمارے بچتے الہ کی آواز سُن کر ڈر جاتے ہیں اور ہم اپنے بچوں سے،  
جب وہ شراحت کرتے ہیں، یہ کہا کرتے ہیں کہ الگ تم نے پھر شراحت کی تو ہم ریڈیو والوں سے کہہ کر  
ہنال صاحب کا کلام سنوادیں گے انہیں کی آواز میں۔

غیر یہ تو ان کا شعر ہی ہے کا انداز تھا یہی ان کا ہر شرول میں ترازو ہو جاتا۔ بات یہ ہے کہ بے چار  
ہنال صاحب سستی شہرت کے لیے شاعری ہنیں کرتے تھے۔ ان کی شاعری میں فلسفیانہ موشکافیوں  
کی بھرماڑہ ہوتی اور نہ ان کی شاعری مشاعرے کو ٹینے والی شاعری بھتی۔ زیر شاعری نعرو نیز ہوتی تھی۔  
ایسی شاعری حواس میں تو پے شک مقبول نہ ہوئی یہیں ناقدانِ ادب اور تایمغ ادب کے موڑخیں  
جب ٹھنڈے دل سے ایسے شاعروں کی شاعری پر عور کرتے ہیں تو وہ ان کی جیشیت اور مقام  
کا صحیح تعین کر لیتے ہیں بشرطیکہ وہ غالباً کے طرف داروں میں نہ ہوں۔ یہاں ہنال صاحب کے

دو شہر اور بیاد آگئے ہے

فطرت پیکار آدم رہ ہنسیں سکنی خوش  
دوستوں سے جنگ ہو گی اگر عدو باقی ہنسیں

سینکڑوں عالمِ آشوبِ نظر سے گزدے  
ہم بھی اس عالمِ ہستی میں کھڑے گزدے

ایک مرتبہ بخاری صاحب (سابق ڈاکٹر ریڈیو پاکستان) نے ہنال صاحب سے کہا کہ تم ریڈیو کے اکاؤنٹس کے لحکے میں کیوں پڑے ہوئے ہو۔ تم کہاں اور یہ در در کہاں؟ پھر تم خواہ بھی تم کو بہت یکم ملتی ہے۔ اتنے کم پیسوں میں تعدادی گزوں ببر کیسے ہوتی ہو گی؟ کل صحیح میرے دفتر میں چلے آؤ۔ میں تھیں ریڈیو پاکستان میں پانچ سو روپے ماہانہ تنخواہ پرستاف آرٹسٹ کروادیتا ہوں۔ یہ کام سختار ذوق کا ہو گا۔ ہنال صاحب نے کہا۔ یہ تو تمہیک ہے لیکن آسائشوں میں شاعری کہاں ہوتی ہے۔ جب تک مجھ کو خون نہیں ہوتا تو شعر نہیں ہوتا۔

ایک مرتبہ بخاری صاحب نے ہنال صاحب سے ایک پہلوان نما شاموں کا تعارف کرایا تخلص میں ان کا ایسا ہی تھا۔ یہ صاحب فردوسی کے شاہ نامے پر تبصرہ فرمانے لگے۔ بخاری صاحب نے ہنال صاحب سے پوچھا: کیا آپ ان کی رائے سےاتفاق کرتے ہیں؟ تو ہنال صاحب نے شاعر کی طرف اشارہ کر کے کہا۔ کیا آپ پہلوانی کرتے ہیں؟ بخاری صاحب نے مشکرا کر کہا۔ نہیں بھی۔ یہ شاعر ہیں؟ ہنال صاحب نے کہا۔ تو شنیئے جناب۔ ایک عمر تو چاہیے فردوسی کا شاہ نامہ پڑھنے کے لیے اور پھر ایک اور عمر چاہیے اس کی شاعری کو سمجھنے کے لیے اور پھر اگر قیسیری عمر ہے تو کوئی اس پر تبصرہ کرے۔ اپنی تو پہلی ہی عمر میں کچھ دن اور باقی رہ گئے ہیں۔ لہذا ہم کی عمر کو سکھتے ہیں؟

شاہ نور خاں انگریز کے دین صحیح ہی صحیح آجائے اور میں بھی وہاں چلا آتا اور خوب مزے مزے کی باشیں ہوتیں۔ وہ بات اس طرح کیا کرتے تھے کہ۔ دو بوجہ ہیں تو۔ ہم نے اُن سے یہ کہا کہ۔ اور اس کے بعد بات مشروع کر دیتے۔ ایک نہائیں دو ان مراشد کے بہت فلاں ہو گئے تھے۔ کہنے لگے: شاہ نور سنتے ہو۔ وہ جی پچھلے دنوں دو بوجہ ہیں تو ہم لاہور گئے تھے۔ کراچی سے تھرڈ کلاس کے ڈبے میں سوار ہوئے۔ ایک صاحب مسافروں کو اپنی طرف متوجہ کرنے کے لیے ادھر ادھر کی یہ سلسلی باتیں کر رہے تھے۔ ان کی زبانی بھی کہ تالوں سے لکھی ہی بنسیں بھی یہی نئے اتفاقیں اپنی طرف حداطہ کر کے کہا: قبلہ کیا آپ اسکوں ماسٹر ہیں؟ کہنے لگے۔ بھی ہاں۔ یہیکے نے یہ کیسے جانا ہے؟ میں نے کہا۔ آپ کی بالتوں سے اندازہ ہوا۔ وہ پھر مشروع ہو گئے تو میں سن پوچھا۔ قبلہ کیا

آپ پر انگری اسکول کے ہیڈ ماسٹر ہیں؟" فرمایا۔ "ہاں میں پر انگری اسکول کا ہیڈ ماسٹر ہوں۔ لیکن یہ آپ نے کیسے جانیا؟" بیس نے لہا۔ "آپ کی باتوں سے معلوم ہوتا ہے۔" اور پھر انہوں نے اپنا سلسہ کلام جادی رکھا تو میں نے لہا۔ "کیا آپ ہم راستہ کے والد ہیں؟" فرمایا۔ "آپ تو حد کرتے ہیں۔ جی ہاں بیس اس کا والد ہوں، لیکن آپ کو یہ کیسے پتا چلا؟" بیس نے لہا۔ "اسے آپ ہی کا بیٹا ہونا پڑا ہے تھا۔"

ایک مرتبہ ہم شاہ نور خان کے گھر سے جو باہر نکلے تو ہمیں پاکستان چوک کی لاٹبری یہی میں کہہ لوگ نظر کئے۔ نہال صاحب نے کہا کہ سورت شکل سے یہ لوگ شاعر معلوم ہوتے ہیں اور شاید کسی شاعر کی فکر میں ہیں۔ چلو شاہ نور خان تھوڑا سا وقت یہاں بھی برباد کر لیں۔ شاید ایک آدھ اچھا شعر سننے کو مل جائے۔

اور جب نہال صاحب کے ساتھ ہم لاٹبری یہی میں داخل ہوئے تو شاہزادی نے انہیں گھیر لیا۔ اور ایک صاحب نے اعلان کر دیا۔ آج کے شاعر کے صدر جناب نہال سیو ہاردی ہوں گے۔ نہال صاحب نے لہا۔ دیکھیے صاحب۔ وہ جو ہم جو ہیں تو آپ لوگوں سے شعر سننے آئے ہیں۔ ہم کوئی چوغد نہیں ہیں کہ مشاہرہ کی صدارت کریں۔ چنانچہ شاہزادی میں کوئی شاہور چوغد بننے پر آمادہ نہ ہو۔ لہذا مشاہرہ بغیر صدارت کے ہو۔

ایک مرتبہ میں نے نہال صاحب کو ایک مصروع تھاںیا اور کہا کہ اس زمین میں مجھے پوری غزل چاہی۔ کہنے لگے یہ مصروفے کو ایک کانڈ پر لکھ کر پانچ روپے کے فوٹ کے ساتھ سیماپ صاحب کی شیر دانی کی اور کی جیب میں ڈال دو اور دوسرا جیب میں سے پوری غزل نکال لو۔ ایسے کام دہی کر سکتے ہیں۔ ایک مرتبہ کہنے لگے کہ مجھے دو باتوں پر حیرت ہوتی ہے ایک یہ کہ چخا ب میں ظفر علی خان کیسے پیدا ہو گئے۔ اور دوسرا یہ کہ فالت نے یہ مصروع کیوں کہا۔

چمن زنگارہ ہے آئینہ باد بہاری کا

اللہ بختہ بڑے مریخان مریخ انسان تھے۔

## ڈاکٹر شید جہاں

ڈاکٹر رشید جہاں بڑی بیانی شکن خاتون تھیں۔ ان پر نظر پڑتے ہی مصیل جاتی اور اگر جم جاتی تو جم کی جبی رہ جاتی۔ وہ بُرانی داستانوں کی ان شہزادیوں کی طرح تھیں جن کو دیکھتے ہی شہزادے ہوشیں دھوائیں کھو دیا کرتے تھے۔ کنوں جیسی مسکراتی ہوئی رہشن سیاہ آنکھیں، رہ توان ناک، پتھے پتھے ہونٹ، کتابی چہرو، رنگ دودھ اور شہاب سوزوں قد۔ آواز ایسی کہ جیسے جل تنگ بج رہی ہے۔ لفڑی تھیں۔ جہاں رشیدہ ہوتیں دہاں تھیں ہوتے اور جہاں تھیں ہوتے دہاں رشیدہ صڑو ہوتیں۔

تھیں میں سب سے انوکھی۔ نہ کوئی بہن ان پر گھٹی نہ بھائی۔ نہ صورت دشکل میں نہ عادات داطوار میں اور نہ عقیدے اور نظریات میں۔ سسرال میں قدم رکھا تو سسرال کی کایا پیٹ دی۔ سسرال میں فتابی سی، جاگیر داری تھی۔ ڈاکٹر صاحب زادہ سعید الظفر خان کے بڑا جلد فواب بخیر الدہن تھے۔ وہ لکھنؤ میڈیکل کالج کے پرنسپل تھے۔ ان کے دو ہی بچے تھے۔ ایک رہا، ایک رہا۔ رہا رشید جہاں کا شوہر صاحب زادہ محمود الظفر خان اور رہا کی حسیدہ سعید الظفر خان جو گاندھی آئی ہستیال علی گڑھ میں ماہرا مراضی پرنسپل رہ چکی ہیں۔ حسیدہ کی شادی نہیں ہوئی۔ کچھ تو رشیدہ پہنچے ہی سے کیوں زم سے متاثر تھیں اور کچھ محمود کا ان پر انہر ہوا۔ لیکن محمود الظفر کا لعلق رشیدہ جہاں سے شادی کرنے سے پہلے کیوں زم سے نظریات کی حد تک تھا۔ شادی کے بعد تو رشیدہ محمود سے بہت آگئے نکل گئیں۔ وہ کیوں نہ پادھنی کی سرگوم رکن بن گئیں اور پھر ان کی دیہ سے عاجز اور سعید الظفر خان کا گھر بیوی کے کیوں نہ ہوں کا ادا بیا گیا۔ ذرا یہ ستم نظریتی تو دیکھو کہ کہاں اس گھر میں رہیں ہوں ایسے مٹھات بات۔ بچکہ۔ نش۔ تو کہ چاکر۔ مغلائیاں چھوڑ چوپا ہوئے مایا یعنی۔ اور کہاں رشیدہ بل کے آئے ہی وہ سارے مٹھات بات ختم ہو گئے۔ ساس سو جان سے بہو پر حد تے داری ہوئی۔ لیکن بہو کو گھر کے طور طریقے پسند نہ آئے۔ دیاست کی بُو باس تو جاتے ہی جاتی ہے لیکن رشید اکثر اپنی ساس اور خسر سے گستاخ بھی ہو جایا کرتی تھیں۔ ساس بے چاری کچھ مدت کے بعد کینسر کے مرض میں بستلا ہو کر اللہ کو پیارا ہو گئی۔ کہتے ہیں کہ ایک دنی رشید جہاں

نے صاحبزادہ صاحب کے والد کی تصویر پر جو ایک دیوار سے لگی ہوئی تھی، مکمل دان تاک کر مارا اور تصویر کا شیشہ کو سی کوچی توہرا ہی تھا، تصویر بھی کھپٹ گئی۔ صاحبزادہ صاحب اب تک بڑے ضبط سے کام لیتے رہے تھے لیکن اب وہ اپنی بہو کے ہاتھوں اپنے والد کی یہ توہین بیدار نہ کر سکے اور انہوں نے دشیشہ جہاں کو زندگی میں پہلی بار اپنی آوازیں ڈالنے کر کرہا۔ دشیشہ باہم اپنے بزرگوں کی یہ توہین بیدار نہ کر سکتے۔ ڈاکٹر سعید الطفر خان اگر کچھ کہنا بھی چاہتے تو کب کرتے۔ وہ انکیں ہونس تو ایک پھوڑ دلتے۔ بیٹے کی سورت میں تو ایک ہی آنکھ تھی۔ اور حسنود الرطفر۔ ان کا — اللہ ایکس کا بیٹا ان کی بہنو کی عصی میں تھا۔ اور اس فائدے ایک نہ رکھتا تھا۔

رشیہ نے محمدزادے کے پورے نمانہ ان اور ان کی بیوی کو زرز کو دیوبن سے برگشتہ کر دیا۔ ان میں محمدزادے کی بیوی میں زادہ ہاجرہ سیکم توکیونسٹ پارٹی کی محبر بھی بن گئیں۔ اور ان کی شادی مشہور کمپنیسٹ لیسیدہ ڈاکٹر زید لے احمد سے ہو گئی اور جب امرت سریں ایم اے، او ہائی اسکول، کالج بن گیا تو محمدزادے کے والیں پرنسپل مقرر ہو کر آئے۔ رشیہ ان کے ساتھ میتھیں۔ یہ لوگ بسوی لاٹیز میں اور ایم اے اور کالج کے دوسرا طالب علم اور شہر کے ادیب اکثر ملتے رہتے۔ وہ بے پناہ خلیقی میتھیں۔ ہر ایک کا پاس لحاظ کرتیں۔ سماں کو خفا ہوئے کہ موقع نہ دیتیں۔ تاثیر اور فیض سے ان کے گھر سے مراسم تھے۔ فیض کی مسیں بھیگ رہی تھیں۔ وہ بڑے شرمندیتے۔ پھر یہ ہوا کہ مکتی بکھری کے بال میں پیس گئی۔ ایک فیض ہی کیا ایسے کہ فیض رشیہ کے عشوی بیان اور ان کی تعلیمات ہا انہوں نے کمرے کی پیس گئی۔ یوں سمجھیے کہ فیض بچتے رہتے اور رشیہ ان کی اتنا میتھیں۔ ان کو اور میاں دیتیں فیض کے ماکسی نفعے سنایں اور مادر کسی خواب دکھایا کرتی تھیں۔ اس خواب تک ماحول میں فیض بھلا بیٹھے رہتے۔ بھر لود جوانی تھی۔ بہیک جانے کے موقع اور اس باب بہت تھے۔ غرض کو فیض کہن رہتے۔ بھر لود جوانی تھی۔ بہیک جانے کے موقع اور اس باب بہت تھے۔

لارہور اور امرت سریں کمپنیسٹ پارٹی اور کمپنیسٹ لیسیدہ تو پہلے بھی میتھے لیکن ان کا حلقة اثرا نہ اسی دینے تھا جتنا رشیہ جہاں کے آئے سے ہو گیا تھا۔ کہا۔ تو یہ ہے کہ رشیہ جپا کی زندگی کا ہر سانس مار کسی تحریک کے لیے وقف تھا۔

رشیہ جہاں میتھت اچھی معاجم تھیں۔ ان کے طبق میں سر لینیوں کا بیگناٹا لگا رہتا۔ وہ غریبوں سے علاج اور دوائے پیسے نہیں لیتی تھیں۔ غریبوں سے ان کی ہمسر دی کی یہ حالت

تھی کہ اگر آدمی رات کو ان کی نسیں مرتباً کی بلیعت بگڑا باتی قودہ گہری نیند سے اٹھ کر اس کے بیہاں بھی بانیں۔ ان کے اس اخلاق۔ ان کا مشتہ بھی پورا ہو جاتا۔ مارکس کے طبقہ بگوشوں نے اپنی اسی جاں فروشی سے مارکس اذم کو بھی ایک طرز سے مذہب بنادیا تھا۔

لاہور صوبائی حکومت کا دارالحکومت تھا۔ دہاں پرانی کے لیے کام کرنے کے موقع ہیں تھے۔ اُمرت سرچار کا شہر تھا۔ رشید جہاں اور ان کے سایتوں کے لیے جہاں کام کرنے کی بڑی گنجائش تھی۔ لیکن اُمرت مرکے مسلمان مذہب کے معاشرے میں بہت کثرت تھے۔ چنانچہ رشید اور محمود کی بڑی شدت سے مخالفت شروع ہو گئی اور آخری شہر چودہ نے پور مجبوہ ہو گئے۔

فیض کے لیے تو رشید کا اُمرت سرچود کر جانا ایسا ہوا جیسے کوئی مان اپنے پکے کو جنگل میں اکیلا چودہ کر چلی جائے۔ چوں کہ فیض نظر پا تی طور پر کیرنسٹ ہیں اور یہ عامل کیونسٹ ہیں متنے لہذا یہ رشید کے جانے کے بعد کیونشوں کے مخالفین کی دستِ بُرد سے بچے رہے۔ اور اپنی شاعری کی دہم سے لوگوں میں غبول اور اپنے محبول پن اور سادگی کے باخت، محیوب رہے۔ ہر چند کہ ملاحتوں کا ہدف بھی بنتے رہے۔

رشید افسانے بھی بہت اپنے لکھتی تھیں۔ انہوں نے ڈرامے بھی لکھے۔ در ترقی پسندوں میں بڑی سنبھول تھیں اور ترقی پسندوں میں ان کا نام سرپرست اتا تھا۔ رشید بیسی بھی تھیں، تھے اور بے باک تھیں۔ ان کے جہاں آج کل کے بیشتر کیونشوں کی طرح دُہرا متعبد ہیں تھا۔ انہوں نے اپنے میشن کی خاطر تخلیقیں اٹھاییں۔ اپنی سُسُسراں کی سادی بنا گیراپنی پادنی اور اپنے میشن پر پچاہ دک دی۔ رشید جہاں نے آج کل کے بیشتر نام مہاد کیونشوں کی ملکیت میں بیٹھ کیتی اور کارخانوں میں کام کرنے والے کسانوں اور مزدوروں کی زبُوں حالی پر جھوٹے آنسو ہیں جہاں بُلدے اپنے محل کر آگ لگا کر وہ اُن میں شامل ہو گئیں۔ انسان کافر ہو تو کھلا کافر ہو۔ جو ان ہو تو پکا موسی ہو، لیکن منافق نہ ہو۔ اور رشید، منافق ہیں تھیں۔ بیسی ان کی بڑائی تھی۔

اور پھر رشید ایسی بیمار ہو گئیں کہ ان کا سارا حصہ خارج، ہو گیا۔ وہ ایک ڈھانپھر بن کر رہا گیا۔ اس ڈھانپھر میں ان کی کمزول ایسی انکھیں یوں لگتیں۔ یہیں کھنڈڑیں بڑا غبل رہے ہوں۔ محمود علاج کے لیے انہیں اپنے سامنہ ماسکو لے گئے لیکن وہ ناسکو سے واپس ہیں آئیں اور محمود نے انہیں وہیں دہیں کردا ہوا۔ یہ پہنچی دہیں پہنچ کر جہاں کا خیر تھا۔ رشید کے آگے محمود کی ہیں پہنچی تھی۔ محمود کا گھر کھڑیں رہا، پارٹی کا سر کڑا پن گیا۔ رشیدہ لیڈر تھیں لا ر محمود ان کے وفادار والی تھی تھے۔ رشید عظیبہ نینی تھیں اور محمود فیضی تھیں تھے۔ ماسکو میں رشیدہ کو دُننا کر محمود دُندا درگوار ہو گئے۔ اور پھر ایک دن بُھرائی کر محمود بھی دُنیا سے مخواہ مورڈ کئے اور یوں یہ کہا تھا ختم ہو گئی۔

# محمد حسن عسکری

میں نے بارہا ارادہ کیا کہ حسن عسکری صاحب پر کچھ لکھوں۔ لیکن جب بھی ان کی شخصیت پر عذر کیا تو ہمت نے جواب دے دیا۔ اگر عسکری صاحب پر خود عسکری صاحب بھی لکھنا چاہیں تو ان کی بہت بھی جواب نہیں فرمے گئے۔ عسکری صاحب سے میری پہلی ملاقات اس زمانے میں ہوئی جب وہ ساقی میں لکھا کرتے تھے۔ ان کی تحریر جو بھی پڑھتا، چونکہ امتحنا۔ وہ اپنے وقت کے سب سے بڑے بنت ٹسلکی تھے۔ وہ کئی سو مناتوں میں داخل ہوئے۔ اور وہ بڑے بڑے بنت جو ناقابلِ شکست سمجھے جاتے تھے، ان کو توڑ پھوڑ کر رکھ دیتے۔ اور پھر عسکری صاحب کے بعد اردو ادب کی تنقید میں عسکریت کا مسئلہ چل تکلا۔ عسکری صاحب نے اسکوں اور کالیجوں میں پڑھانے والے اُستادوں کی تنقید کا جو جواب مضمون قسم کی ایک چیز ہوا کرتی تھی، وہ بگ ڈھنگ ہی بدل ڈالا۔ ان کے ہاتھ سے نہ غالپ بچاڑہ سو لوی ہاتھی۔ عسکری صاحب کا یہ کہنا ہے کہ انسان بس انسان ہوتا ہے اُسے فرشتہ کیوں نباتے ہو، اور انسان میں سب کچھ ہوتا ہے، اچھائیاں بھی اور بُؤایاں بھی۔ جب کسی انسان کا ذکر کرو تو اس کے تاریخ پر دیکھیر کر رکھ دو اور یہ بتاؤ کہ یہ سب کچھ وہ ہے جسے آپ نے نہ پاسے کیا کچھ بنارکہ اتنا۔ یہ کیا ہے؟ بس میں ہے۔ جو ہے نہ پوچھیے خود دیکھ لیجیے۔

عسکری صاحب نقادوں اور ادیبوں سے چونکہ ردا کرتے تھے۔ وہ اپنے وقت کے محمد علی (کلمے) اور عسکری صاحب میں یہ فرق ہے کہ محمد علی ڈینگیں مارتا ہے اور عسکری صاحب ڈینگیں مارنے والوں کی ساری ڈینگیں ان کی شخصیت سے نکال کر ان کے مُنخ پر دے مارتے ہیں۔

پڑھنے والے تو ہم نے بہت دیکھے ہیں لیکن ان میں سے بہت سوں کو ہامسکے کی شرکایت میں مبتلا پایا۔ ایک عسکری صاحب ہی کو ایسا دیکھا کہ سمندر پی گئے اور ہونٹ خشک ہی رہے۔ جو اسے تو دبھی دیتے ہیں لیکن بات اپنی ہی کہتے ہیں۔ اگر کسی موضوٰ پر لکھتے ہیں تو موضوع سے ادھر اور ہر گھوم پھر کہ موضوٰ پر آجائے ہیں اور کبھی ہنیں بھی آتے۔ بات سے بات نکالتے چلے جاتے ہیں۔ بس ان کی انہی باتوں

میں مزا آتا ہے۔ یوں لگتا ہے جیسے ایک کٹب خانے کی ساری کتابیں یوں رہیں اور عسکری صاحب اپنی بوی الگ بول رہے ہیں۔ نہ کسی کی تعریف کرتے ہیں نہ بُانی۔ یعنی کی راہ، اختیار کر کے اپنی بات کہے جانے ہیں۔ اور جو اپنی کمی ہوئی بات پر ملٹین مزہ ہو وہ کسی دوسرے کی بات پر ملٹین کیوں کہ ہو سکتا ہے اور الہیان تو تلاش دھستجو کی آخری منزل ہوا رہتی ہے۔ بے حدیں ہی اصل چیز ہے۔

عسکری صاحب نقاد ہی ہیں میں افسانہ مکار بھی ہیں۔ اور گفتگو کے جن لوگوں کے نام افسانہ مکار دن میں باقی رہ جائیں گے ان میں عسکری صاحب کا نام بھی ہو گا۔ وہ صورتی کی پوچھ بھی رکھتے ہیں اور ان کی نظر ہر چیز کی گھرائی میں باقی ہے۔ اجھ سے میں بوس ادھر کی بات ہے۔ ایک نیپارٹی میں میں اور وہ شریک تھے۔ میرے نزدیک ایک مریل سی اور بڑی آداس سی خاتون کھڑی مجھ سے بایش کر رہی تھیں۔ عسکری صاحب میرے قریب آئے اور مجھ سے کہنے لگے۔ تم ان کو اچھی طرح جانتے ہو۔ میں نے کہا۔ خیریت تو ہے؛ کہنے لگے، مجھے یہ افسانے کا موضوع نظر آتی ہیں۔ میں عسکری صاحب کی نظر کا قابل ہو گیا میں نے کہا۔ یہ خاتون تو نادل ہیں۔ کہنے لگے، خیراتنا انھیں پھیلانے کی ضرورت ہنہیں ہے۔ یہ افسانہ ہی ٹھیک رہیں گی۔ خود عسکری صاحب بھی ایک داستان کا موضوع ہیں لیکن ان پر اتنے پڑے پڑے ہوئے ہیں کہ انھیں یہ کبھی خود ہی آنار میں تو اتار میں، کسی دوسرے کے بس کی بات ہنہیں ہے۔

عسکری صاحب اپنی تحریروں میں جتنے شوخ ہیں اپنی عام زندگی میں اتنے ہی خاموش اور شریطے ہیں۔ ان کا فلم بولتا ہے اور وہ خاموش رہتے ہیں۔ وہ بہت سوچ کر اور قول کر اور اپنے مخاطب کا اندازہ کر کے بولتے ہیں۔ بہت سے لوگوں نے عسکری صاحب کو کھو لانا چاہا لیکن جتنا کوئی ان کو کھولنے کی گوشش کرتا ہے وہ اتنا ہی سختھ پلے جاتے ہیں۔ وہ محفوظوں کے آدمی ہنہیں ہیں، گوشہ نیشن ہیں، اور انہی کی قانع۔ ایک مرتبہ جب پاکستان اور امریکہ میں مشالی دوستی قائم تھی تو امریکی سفارت خانے کے ایک افسر نے جو سے کہا۔ ”تم عسکری صاحب کو امریکہ کے سفر پر مائل کر دیکیوں کہ ہم یہ چاہتے ہیں کہ انھیں نیویوشپ پر امریکہ جانے کی دعوت دی جائے۔“ میں نے عسکری صاحب سے تذکرہ کیا۔ سختھ رہے، اور پھر عسکر اسے اور فرمایا:

”میں نے تو پیر الہی بخش کا کوئی ہی پوری طرح ہنہیں دیکھی ہے تو امریکہ جا کر کیا

کر دیں گا۔ افسانہ پہلے اپنامک تو دیکھ لے۔“

اور مجھے یقین ہے کہ عسکری صاحب نے اب بھی پیر الہی بخش کا کوئی پوری طرح ہنہیں دیکھی ہو گی۔ خیر عسکری صاحب نے تو پیر الہی بخش کا کوئی پوری طرح ہنہیں دیکھی ہے لیکن پیر الہی بخش کا کوئی میں بھی شاید ہی کوئی ایسا ہو جس نے عسکری صاحب کو کبھی دیکھا ہو۔ لکھا حظیم انسان، لکھا بردا ادب اور نقاد،

پاکستان تو شاید اسے دیکھے یا نہ دیکھے، پیر کاروں بھی نہیں دیکھ پاتے کی۔ اس کی زندگی میں تو ایسا نہیں ہو گا۔ اس سوچ پر اس برس بعد انہوں کوئی دوسرا عسکری پیدا ہو گیا تو ممکن ہے کہ وہ اس عسکری کو سب کو دکھانے جو خود بھی پردوں میں رہا اور نہیں پر ہو گوں نے بھی اس کی زندگی ہی میں پُردے دال دیے۔ عسکری صاحب چھوٹے قد کے آدمی ہیں (یہ ان کا ادبی قد نہیں ہے ادبی قد تو ان کا ایسا ہے کہ دیکھنے والوں کی ٹوپیاں رکھ جائیں) بال گھنٹکھر ریائے، ہونٹ خاصے ہوئے، رنگ گندمی، انکھیں لمبی و حنسی ہوئیں، انکھوں پر موتے ٹیٹشوں کا چشمہ سوٹ بھی پہنا کرتے رہتے۔ اُج کل سید یاسیاہ رنگ کی شیر داتی پہنتے ہیں۔ کسی نہ ملنے میں چکبرے رنگ کی بے پناہ موٹے تھے کی جو تی پہنا کرتے رہتے۔ پان بہت کھاتے ہیں اور اسی حساب سے سگریٹ بھی پینتے ہیں، بے پناہ کتابیں پڑھتے ہیں۔ ایک مرتبہ فرانسیسی ادب کا پسکا پڑھا گیا تو شاید ہی کوئی کتاب چھوڑی ہو۔ اب بھی پڑھتے ہیں اور اسی حساب سے پڑھتے ہیں اور بے پناہ پڑھتے ہیں۔ آواز بہت پاریک ہے۔ جب یہیں دیکھ دیوں میں ملازم مقام تیری وجہ سے ایک آدمی تقریر کا مستودہ لکھ کر پہنچ دیا کرتے رہتے۔ وہ استوڈیو سے بہت گمراہتے رہتے۔ وہ کسی بند کمرے میں ایک منت کے لیے بھی بیٹھنے نہیں سکتے تھے۔

میرے ایک عزیز دوست شاہین اقبال نے ۱۹۳۹ء میں ایک ادبی رسالے کا ڈیکھ لیش مصل کیا۔ اس رسالہ کا نام بھی انہوں نے اپنے نام پر "شاہین" لکھا۔ مجھ سے یہ کہا کہ میں ان کا تعارف چند مشہور ادیبوں سے کر ا دوں۔ میں نے ایک تعارف خط عسکری صاحب کے نام بھی لکھ کر دیا۔ اُس زمانے میں وہ ماہ تو کے ایڈیٹر تھے۔ شاہین صاحب بے پناہ مشریع تھے عسکری صاحب سے مل کر ائے تو کہا۔ نصر اللہ بھائی عسکری صاحب بے پناہ شریف انسان ہیں۔ وہ مضمون لکھیں یا نہ لکھیں، میرا جی چاہتا ہے کہ ان کو خوب چھڑا جائے۔ میں نے اُسے منع کیا کہ دیکھو ایسا نہ کرنا لیکن شاہین کب مانئے والا ملتا۔ وہ ایک سیئٹ بن کر ان سے ملا۔ اور اُس نے بقول اُس کے عسکری صاحب سے یہ کہا:

"عسکری صاحب، ہم رسالہ نکالے گا۔ آپ اچھا سا کہانی لکھ کر دو۔ آپ جتنا کہانی لکھے گا ہم

ہر کہانی پر آپ کو پنج سو روپیے دے گا۔"

عسکری صاحب نے کہا: "میں اب کہانیاں نہیں لکھتا۔ مجھے معاف کیجیے"۔ شاہین نے کہا۔ "بابا۔ ہم چیز دیتا ہے۔ مفت کہانی نہیں لکھواتا۔ اچھا۔ آپ جتنے بولے گا، اتنا پسیہ دے گا۔ اور آپ بولے گا تو فری ٹائم میں آپ کو کام دے کر پکار بھی دے سکتا ہے۔" اور جب یہیں نے شاہین کو سمجھا یا تو وہ دوبارہ نہیں گیا۔

شاہین نے کچھ غلط بھی نہیں کہا۔ ایک عسکری صاحب ہی ایسے نکلے جنہوں نے اپنے آپ کو کسی دوسرے کے ہاتھ نہیں چھپا۔ بہت سو دے ہوئے یا کہ ان کی قلندری میں فرق نہیں آیا۔ وہ

ساقی بیٹیں جملکیاں اُس وقت تک لکھتے رہے جب تک شاہدِ بھائی رامڑنگلوز میں شریک ہنیں ہوئے  
لکھتے اور جب تک ساقی خالص ادبی پڑھ رہا۔ اور جب ساقی نے ایوب فان کی سیاست کا ساتھ دیا (اچھا  
کیا یا بُرا) تو عسکری صاحب اُدمی تو بُری مرادت کے ہیں، انہوں نے لکھنے سے تو انکار ہنیں کیا لیکن وہ یہاں  
ٹال مٹول کرتے رہے۔

اور اب یہ سنا ہے کہ عسکری صاحب تھوفت کے ہو کے وہ گئے ہیں یہیں تو ذرا بھی تعجب  
ہنیں ہوا مزاج ان کا لڑکپن سے صوفیا نہ تھا۔

پروفیسر امیر صدیقی صاحب نے سات رنگ کے نام سے ایک ماہنامہ بنالا۔ اور یہ امیر  
صدیقی صاحب کی ہمت ہے کہ وہ عسکری صاحب سے اُس میں لکھواتے رہے، لیکن اس پرچے نے  
وفاء کی اور اس طرح عسکری صاحب کا لکھنے لکھانے کا سلسہ ختم ہو گیا۔

عسکری صاحب کی جدید عالمی ادب پر بُری گھری نظر ہے۔ اور عسکری صاحب نے جس طرح اس  
میں ڈوب کر اس کا سلطان ہے کیا ہے یہ موقع بہت ہی کم لوگوں کو طاہر ہے اور فرانس کے جدید ادب سے عسکری  
صاحب ہی نے اُدوادیجوں کو روشناس کرایا۔ یوں عسکری صاحب ایک مقامی کالج میں پروفیسر ہیں،  
لیکن جب تک ان کے لکھنے کا سلسہ یادی رہا، وہ ملک کے سادے اُبی حلقوں کے پروفیسر رہے۔  
اور انہوں نے لکھنا چھوڑ کر سب کو اپنے فیض سے خروم کر دیا۔ عسکری صاحب یوں تو اسلامی ایجادات کے  
بُری سخن سے پابند ہیں اور پچھلے لوگ انھیں رحمت پسند بھی کہتے ہیں لیکن جب وہ ترقی پسندوں کی محفل  
میں ہوتے ہیں تو کوئی ان کے سامنے لب کشانی کرنے کی جرأت ہنیں کرتا یکوں کہ جدید ادب پر ان جیسا کس  
کا سلطان ہے، نہ کبھی کی نظر ہے۔

مزے کی بات تو یہ ہے کہ جب ملک کی تقییم سے پہلے ترقی پسندوں پر پرش حکومت نے پابندیا  
لگادی تھیں تو عسکری صاحب نے تلقی پسند ایجوں کی حمایت اور ترقی پسند ادب کے موضوعات پر بُری  
بُراؤں اور بے باکی سے لکھنا شروع کر دیا تھا اور آج جن لوگوں کو عسکری صاحب کے مسلک سے اختلاف ہے،  
وہ بھی یہ کہتے ہیں کہ عسکری صاحب اپنے مسلک پر پڑے خلوص سے قائم ہیں۔ ان کی دیانت میں ان کے  
مخالف بھی ملک ہنیں کرتے۔ بُری صیغہ میں ایک ہی نقاد اور ادیب ایسا ہے جس کی عظمت کے لئے  
مسلک کے حامی جتنے قابل ہیں، اس سے زیادہ اس کے مخالف قابل ہیں۔

عسکری صاحب کی تناعت پسندی اور درویشی اور قلمدادی کی دُور دُور تک مثال ہنیں ملتی۔  
ایک مرتبہ نیویارک کے پبلیشرز سلور بونڈیٹ کے چند کارکن پاکستان آئے تھے اور عسکری تعلیم نے  
انھیں ٹانڈی مدرسون کے لئے کتابیں لکھنے اور چھاپنے کا کام دیا تھا۔ تاریخ کی کتابوں کے انگریزی زبان کے  
مسئلے کا ترجمہ مولانا چڑاغ حسن حضرت کو سونپا گیا۔ پھر وہ ہوا کہ ان کتابوں پر لظر ثانی کی مزروعت پیش آئی۔

پبلیشرز چاہتے تھتے ان کی کتابوں میں کوئی ستم نہ رہ جائے پرانا پنجم حضرت صاحب کے مستوفی عسکری  
صاحب کو بھجوائے گئے اور نظر ثانی کرنے کا سعادت پذیر بیہاں تک مجھے یاد ہے، ایک بزرگ روپ پر  
مُفرِّک کیا گی تھا۔ عسکری صاحب نے یہ مسوودے بغیر دیکھئے اس لٹ کے سامنے بھجوادیے کہ اگر مولانا  
حضرت نے زبان میں کوئی غلطی کی ہے تو میرے بیہاں ان کی غلطی بھی صحیح ہوگی اور چیز تاریخ کا مطالعہ  
میرا مولیٰ تھا سے زیادہ ہنیں ہے بنشکری۔ عسکری۔

عسکری صاحب کی تہذیب کا بڑا حصہ کتابیں خویشنے میں خرچ ہو جاتا ہے۔ یوں لاہور یونیورسٹی میں ایسی کتابیں کہاں ہوں گی جو امغوں نے پڑھی ہنیں ہوں گی، یعنی ان کی پسند اور ان کے پسندیدہ  
 موضوعات اور پسندیدہ لکھنے والوں کی کتابیں۔ وہ اگر اپنے ذوق و شوق کی پڑھنے لکھنے کی ملازمت نہ کرتے  
 اور زیادہ سے زیادہ تہذیب کی اکیلیں لذب ہوتی اور وہ اپنی درویشی کی گذری تھوڑی سی تھت کر کے آتا  
 پہنچنے تو وہ کیا نہ بن جاتے ہے لیکن ہم میں ایسی اپنی درویشی اور اپنی ذندگی کی تہذیب اور ستائے  
 میں ملتا ہے، وہ کہاں ملتا۔ مالی منفعت کے سلسلے میں تو امغوں نے کبھی سوچا ہی ہنیں۔ یہ ان کی سوچ  
 کا راستہ ہی ہنیں ہے۔ کیا مزے سے گوشہ تہذیب میں پڑے کتابیں پڑھنے رہتے ہیں، اور سوچتے  
 رہتے ہیں۔ اس ستائے دیور میں جلا کون آئے گا؟ اور ان سے کیا لے جائے گا۔ لکھنے خوش نصیب ہیں“  
 شاگرد ہجت کے وہ استاد ہیں۔ اس دوسری بھی ان کے شاگرد ان کا احترام کرتے ہیں۔ اگر استاد عسکری  
 ایسا خالق ہو تو علم کا رُوب آج بھی بڑا رُوب ہے، اور پھر مر عُوب کرنے کے لیے انسان کا کردار بھی  
 ہوا کرتا ہے، اگر دار کے بغیر مر عُوب کرنے سے کون مر عُوب ہوتا ہے۔

ایک مرتبہ کالمیں ایک جسمہ ہو رہا تھا۔ ایک بہت بڑے سرکاری عہدے دار اس  
 جلسے کی صدارت کے لیے تشریف لائے۔ امغوں نے دیکھا کہ عسکری صاحب اُستادوں کی صفت  
 میں بیٹھے ہوئے ہیں تو عہدے دار صاحب اپنی جگہ سے اٹھئے اور عسکری صاحب کے پاس ہم کر  
 کھڑے ہو گئے اور ان سے یادیں کرنے لگے۔ عسکری صاحب بیٹھے ہی رہے۔ جب کالمی کے متنظر فتاہ  
 نے پر سماں دیکھا تو دوسرا ہی دین عسکری صاحب کی تہذیب میں دوسرا دوپے کا اضافہ کر دیا۔ اس پر  
 کسی نے ان سے کہا۔ ذر و معلوم کو لیجیے کہ یہ رقم تہذیب کا جھٹکہ ہے یا عہدے دار سے واقفیت  
 کا ملاؤں۔

اگر عسکری صاحب کسی کالم کے پرنسپل ہونا چاہتے تو کب کے ہوچکے ہوتے لیکن..... وہ  
 عہدوں اور ذمہ داریوں سے گھبرا تے ہیں۔ ان کی قابلیت کا اعتراض نہ ملک کی کسی یونیورسٹی  
 نے کیا اور نہ کسی حکومت نے اخیزی درخواست اتنا سمجھا۔ مشکل یہ ہے کہ وہ بھی تو کسی کو ہنیں گرداستے۔  
 ایسے معاملوں میں تالی دلوں ہاتھوں سے بجا کرتی ہے اور عسکری صاحب کا ایک ہاتھ تو قناعت

کا نکیہ بن کر سو ہی گیا ہے۔

یرتانا میلوں کے اس ناچیز کو عسکری صاحب نے ہی شخصیت تکاری پر مائل کیا۔ ہوا یوں کہ شاہزادہ محمد  
دبوی پر بیرا ایک مضمون ان کی نظر سے گزرا تھا جس میں انہوں نے یہ بات دیجئی کہ میں اس سلسلے میں  
چل نکلوں گا اور پھر یاد تکرار بھی کرتے رہے کہ کچھ اور نکھو۔ ایک مرتبہ قاضی اپر آدھ دیلقی صاحب  
اور جمائی سرہوم نے ان سے کہا کہ یہ آپ پر نکھر رہے ہیں۔ عسکری صاحب نے کہا۔ مجھ پر کوئی ہنیں نکھر  
سکتا، مجھ پر نکھاہی ہنیں جا سکتا۔ اور مجھے منع بھی کیا کہ ایسا نہ کرنا۔ عسکری صاحب نے یہ درست  
فرمایا۔ ممکنہ ان پر کوئی کیا نکھر سکتا ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ مجھ سے یہ حق ادا ہنیں ہوا، میری کیا بساط۔  
یہ خالکہ سماں نے اس لیے لکھا ہے کہ جو لوگ انھیں بہت قریب سے جانتے ہیں اور ان پر نکھنے کی  
اہمیت رکھتے ہیں، وہ جرأۃ وہمت سے کام لیں اور ان پر نکھنے کی گوشش کوئی عسکری صاحب  
پر دہی نکھر سکتا ہے جس کی نظر میں ان کا مطالعہ بھی ہو، ان کی سوچ بھی ہو اور ان کی شخصیت بھی۔  
سو انسان تینی زندگیاں کہاں سے لائے۔

---

# سلیم الحمد

سلیم الحمد بھی شان سے اور حرمابھی شان سے۔ وہ جب تک زندہ رہا، ہرگز میسے پر پا کرنا رہا۔ اسے چیڑا، اسے چیڑا۔ اس پر حمد کی، اس پر حمد کی۔ وہ کسی گھر بینہ نہیں تھا۔ کیا شعرو شاعری مکیا ترقیہ نگاری اور کیا ڈراما نہیں۔ فلم کاغذ صاف ہے رکھ دو اور جو جی چاہے نکھواو۔ ہمہ وقت اور آخری دم تک نکھار رہا۔ اور اپنے قلم سے جہاد کرتا رہا۔ لیکن اس کی تحریر میں کہیں سکان کے آثار نہیاں نہیں ہوئے اور کہیں جھول نہیں آیا۔ جو نکھا، شروع سے آخر تک ایک بیسا۔ کیا مجال جو کہیں فرق آجائے اور یہ اللہ تعالیٰ کی دین ہے۔

روز نامہ حریت "میں اُسے لکھتے ہوئے مشکل سے دشمن ہی پرس گز رے ہوں گے کہ لوگوں نے شکایات کا طور پا لیا۔ کوئی کہتا کہ دیکھیے ساحب یہ سلیم الحمد کا سلسلہ اب منتظر ہو جانا چاہیے۔ آخر یہ لکھا کیا ہے؟ ایسٹ پندرہ سالا ہے۔ ہر ایک سے چھیر چاڑ۔ مجدلیہ کیا بات ہوتی۔ لیکن جب سلیم دنیا سے رخصت ہوا تو سارے گلے شکوے دودھ ہو گئے۔ اور میں نے سلیم کے جناد سے میں ان لوگوں کو بھی ایک دوسرے سے گھٹے ہل جن کو رد تے دیکھا جو سلیم سے اختلافات رکھتے تھے اور سب ہی کو یہ لکھتے سننا کہ سلیم ہے پناہ محبتوں کا آدمی تھا۔ وہ جو لکھتا تھا اس میں نفرت یا حقدارت یا تفصیل کا شائزہ تک نہ ہوتا۔ پھر سلیم اختلافات رکھنے والوں کی ہڑات رد بھی نہیں کرتا تھا۔ جو بات اس کی سمجھ میں آجاتی تو کھل کر اس کی حمایت کرتا۔ سلیم سے یہند ہی عاجز نہ تھے، عابد اور زاہد بھی نالاں ملتے۔ سلیم مددتوں کا آدمی نہیں تھا۔ اور ایسے ہی لوگوں کے یادے میں یہ کہا گیا ہے:

نکل جاتی ہو سچی بات جس کے مخفف سے مستقی میں  
فیضہ مصلحت بین سے وہ رند پا وہ خوار اپھا

۱۹۷۹ء کے آخر میں میرا تقریبی پاکستان پشاور میں ہوا۔ اور جب میرا تبا دلم کہ اچھی ہوا تو

ایک دبلا پستلا سارٹ کا اسٹاف آرٹسٹ کی حیثیت سے یہاں ملازم ہوا۔ اس وقت اس کی عمر تقریباً بیس ایکس کی ہوگی۔ سید ظفر حسین صاحب ہمارے شیخھے کے انچارج تھے۔ ایک دن انھوں نے سیم سے لہا۔ میاں صاحب زادے بیہودہ نوٹ روپیے کا نوٹ اور شہر میں جاؤ اور جو فلم تعیین نظر آئے وہ دیکھد آؤ، اور اس پر ایک تبصرہ لکھو لاؤ۔ چنان چہرہ شام کو آیا اور جب اس نے اپنا تبصرہ سنبھالا تو طبیعت خوش ہو گئی۔ اور پھر علامہ اقبال پر اس نے فلم برداشتہ کی فیجھ رکھے۔ جو پہلے پناہ پسند کیے گئے۔ اس نے غذیبیت بھی رکھے اور پھر یہ ہوا کہ ہر نیا پروگرام سیم ہی سے لکھوایا جاتا۔ میں نے ”دیکھتا چلا گی“ کا آغاز کیا تو سیم نے ”مفت کا جگہ“ نامی پروگرام شروع کیا اور دونوں پروگرام بہت مقبول ہوئے اور یہاں یہ راز کھلا کہ سیم میں طنزہ مزاح بھی کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا ہے۔ اور جب یہ تاریخی ڈرامے لکھنے پر آیا تو سب سے آگئے ملکل گیا۔ لیکن اس کے بہت سے یادگار ڈراموں کے مسودے محفوظ رہیں ہیں۔

ڈاکٹر ابوالنجیز کشفی اس وقت انٹرمیڈیٹ کے طالب علم تھے۔ وہ پڑھائی سے وقت نکال کر ہمارے پاس آ جاتے اور ہم ان سے دلچسپ اور معلوماتی پروگرام لکھاتے اور پھر یہاں زیرتی اور اسلام فرخی اور ان کے ساتھ ساتھ شاہد بھائی بھی اس ادارے سے منسلک ہو گئے۔ سیم بہت سیلے دیے رہتا تھا۔ وہ عسکری صاحب کے ساتھ الہ کے مکان میں جو مکرانی مسجد پر کالونی کے قریب تھا، رہا کرتا تھا۔ دو توں کنووارے میتھے عسکری صاحب لکھنے پڑھنے والے آدمی تھے۔ لیکن ایک کام انھوں نے یہ بھی کیا کہ ہم ہو سیم میں گھرنٹ دیکھتے ہیں، وہ انھی کی ہے۔ جہاں تک دینی تعلیم اور آردو فارسی زبانوں کے علم کا تعلق ہے تو سیم اور عسکری صاحب میں کوئی فرق نہیں تھا۔ پھر طرزِ فکر اور طرزِ زبان بھی سیم کا اپنا تھا۔ اس نامے میں البنتہ عسکری صاحب کی توجہ تصریف اور دین کی طرف نہیں تھی۔ اور تصریف سیم کی گئی میں شامل تھا۔ اس نے ایک دینی دارصوفی گھرانے میں آنکھ کھوئی تھی۔ عرض کہ عسکری صاحب کے پاس جو کچھ تھا وہ سیم نے اُن کے ساتھ دن رات رہ کر ان سے اس طرح لے لیا کہ یہ سب سیم ہی کا ہو گیا۔ چراغ سے چراغ روشن ہوتا ہے۔ یہ صحیح ہے کہ عسکری صاحب کے چراغ کی روشنی سیم میں منتقل ہو گئی لیکن یہ کہتا غلط ہو گا کہ سیم خالی مٹی کا دیا تھا البنتہ یہ ضرور کہا جا سکتا ہے کہ عسکری صاحب کی روشنی سے یہ روشنی فزوں تر ہو گئی۔ سیم کی حرتوں عسکری صاحب کی تحریروں سے کم جھن دار نہیں ہیں۔ عسکری صاحب کی فکر میں البنتہ زیادہ گھرا تھی۔ عرض کہ استاد اور شاگرد میں جو فرق ہونا چاہیے وہ تھا۔ سیم اس سفراط کا افلاتون تھا۔ خیر سفراط اور افلاتون کا معاملہ تو متزاں نہ فیروز ہے کیونکہ بعض لوگ سفراط کے پارے میں وہی بکھرے ہیں جو فردوسمی نے دستم کے پارے میں کھا تھا۔ لیکن

عسکری ساحب اور سیتم، دونوں کا اپنا اپنا مقام ہے۔ سیتم نے عسکری ساحب کو چھانے اور اچانے میں حق شاگردی ادا کیا۔ پھر سیتم کی زندگی میں مولوی محمد الیوب رہ آگئے۔ مولوی صاحب شاہ ولی اللہ کے مدرسے کے آخری چراغ تھے۔ علم اللام سے مولوی صاحب ہی کے ذریعے سیتم کا تعلق ہوا۔ اس کا طریقہ استدلال بھی کلامیوں کا ساتھا۔ یوں لگتا ہے کہ جیسے سیتم کا معاملہ بوجو شروع میں ملزم الیقین کا نہ تھا، آخر میں عین الیقینی کا ہو گیا تھا۔ وہ جو کچھ بھی لکھتا اور کہتا، پوری دیانت اور میں ملزم الیقین کا نہ تھا۔ اس کے حروف بھی اس بات کا اعتراف کرتے ہیں۔

سیتم ہزار و اسٹان تھا۔ وہ جہاں بیٹھ جاتا ایک محفل لگ جاتی۔ وہ بونا تھا تو اس کے سیتم ہزار و اسٹان تھا۔ وہ جہاں بیٹھ جاتا ایک محفل لگ جاتی۔ وہ بونا تھا تو اس کے مئون سے پھول جھرستے اور جب وہ گھر آتا تو اس کے عقیدت مند اور اس کے شاگرد اور کہی کہی اس کے حسریف اُس سے گھیر لیتے۔ اور یہ معلوم ہوتا کہ سیتم کا گھر مہین، علم و ادب کا کوئی اکاٹہ ہے جہاں پہلوان سیتم آحمد اپنے شاگردوں کو زود کروادہ ہے۔ چاروں طرف اس کے شاگرد، اس کے حرفیت اس پر وار کرتے اور وہ سب کو ایک ساتھ پچاڑ دیتا۔

سیتم سے سیتم کے شاگردوں ہی نے مہینیں سیکھا، اس کے ہم عصر وہ بلکہ اس کے استادوں نے بھی بہت پھر سیکھا۔ وہ ایسے مسئلے اٹھاتا کہ لوگوں کو اپنا سطائعہ جاری رکھنا پڑتا۔

سیتم جو کچھ لکھتا وہ اپنے دوستوں پر خرچ کر دیتا۔ وہ مستحقین کی اس طرح مدد کرنا کہ کسی کو کانوں کا ان خبر نہ ہوتی۔ سیتم کو بولنے سے فرصت ملتی تو لکھنے لگ جاتا۔ «حویت» کے ایڈیٹر نے اس سے مہینیں ہوں تو پریشان رہتا ہوں، پیار ہو جاتا ہوں۔ سیتم نے ہرلی مرتبہ اس دن تھکن محسوس کی ہو گی جو کچھ پڑھ کر کہا کہ وہ ایک آدھ دن کی چھٹی کو لیا کرے۔ لیکن سیتم نے کہا کہ پھر اس دن میں کیا کروں؟ میں لکھنا کھلی پا کر کے وہ ایک آدھ دن کی چھٹی کو لیا کرے۔ اس دنیا میں اس کا آخری دن تھا۔ اور اب وہ آدم سے ایسا سویا ہے کہ کوئی اسے اٹھا نہیں سکتا۔ وہ دنیا میں اپنی عمر بھر کی سادی کھلائی چھوڑ گیا ہے جس سے آنے والی تسلوں کا ایمان تازہ ہوتا ہے گا اور اپنے ساتھ سیتم جو نقد کمائی لے کر گیا ہے وہ وہاں بہت کام آتی ہے۔

سیتم جوانی میں بہت بُلا پیلا تھا۔ لیکن مرنے سے کئی برس پہلے وہ بہت پھول گیا تھا۔ وہ پہلا پھر زماں بہت کم تھا۔ یا تو بیٹھا رہتا یا لیٹ جاتا۔ وہ چائے پانی کی طرح پیتا اور سگریٹ سے سگریٹ پسلگائے جاتا۔ سگریٹ ایسے پیتا جیسے حلقہ پی رہا ہو۔ اور دوچار کشوں میں اس کا بھر کر سکھا دیتا۔ لیے جینا مشکل ہو جائے گا۔ وہ جُدائی کے ایسے کئی صد سے سو ہے گی۔۔۔ اور پھر وہ اچانک ہمارے درمیان سے آٹھ گیا اور اپنے بیچے ایک ہمیں بستانا چھوڑ گیا۔

## مجید لاہوری

مجید لاہوری عوام کا آدمی تھا۔ وہ جیابھی عوام میں اور سرا بھی عوام میں۔ وہ عوام کے لیے لکھتا تھا، عوام کے مسائل پر لکھتا تھا۔ اور عوام کی زبان میں ہی لکھتا تھا۔ اس کی تحریروں میں عوام کے دُکھ درد اور ان کی چھوٹی چھوٹی مخصوص سی خوشیاں اور ان کے دلوں کی دھرنیں شامل ہوتیں۔

اس کے کالم ایسے دل کش ہوتے کہ انہیں مرضانی بھی پڑھنا۔ مولوی حکیم شیرخان بھی پڑھتا۔ اور ٹاٹر جی شیوب جی بھی پڑھتا۔ پہاں تک کہ دنیا اور سفیر سبھی پڑھتے اور کوئی نہیں مزامن ہونا۔ مجید لاہوری نہ گھر پر ملتا اور نہ فترتیں۔ وہ کسی پیزاری کی دکان کے سامنے کسی لوٹی کرسی پر بیٹھا ہوتا یا فٹ پانڈ کے کسی مباری کے بوٹل میں بیٹھا ہوتا۔ مزدوروں اور رکشا اور گدھا گاڑی اور اوتھ گاڑی پلانے والوں نے اسے گھیرا ہوتا اور وہ ان کی سستا اور اپنی شستانا اور وہ انہی کی زبان بونا اور ان کی آنکھی باتوں کو زبان دیتا۔ مجید لاہوری کی تحریریں عوام کے جذبات اور ان کی زبان ہوتی۔

مجید لاہوری کے مرنسے کی خبر مجھ تک یوں ہتھی کہ ایک دن صبح جب میں اپنے گھر سے نکلا تو مکیونٹی کے ننکے پر میں نے ایک بہشتی کو دوسروے بہشتی سے یہ کہتے ہوا:

”یاد آج اپنار مرضانی مرجیا۔“ اور یہ سُن کر دوسروے بہشتی کے ہاتھ سے اس کی بھرپور ہوئی منتک کا سُنخہ محل گیا اور منتک کا سارا پانی بہہ گیا۔ یہ منتک کا پہلا صھافی اور مزاح مکار تھا جس کی صوت پر منتک کے مت ہم عوام نے خاموشی سے آنسو بہائے۔ مجید لاہوری کے ہڑتے کے بعد پھر کوئی مجید لاہوری پیدا نہ ہوا۔ وہ بہت لکھا اور سچا آدمی تھا۔ اس میں بڑا پیار تھا، بڑا خلوص تھا۔ بہادث نہ تھی، منافقت نہ تھی۔ وہ غالباً ہمارا آیا کہ وہ ایک عرب گھرانے کا آدمی تھا اور جب وہ دُنیا سے گیا تو وہ اپنا دامن جھاڑ کر گیا۔ دوسرا دن گزارنے کے لیے اس کے گھر میں داشتہ تھا۔

مجید لاہوری پڑا پیارا دوست تھا۔ وہ بھوئے سے بہت محبت کرتا۔ اور جن لوگوں نے مجھے مزارِ ملکاری پر آمادہ کیا ان میں مجید لاہوری بھی شامل تھا جو سے "تمک دان" کے لیے مخصوص نکھرا تا۔ ایک زمانہ ایسا تھا اور شاید قیامِ پاکستان سے پہلے وہ بیس برس پہلے مجید اور مجید کے مصائب میں روز نامعہ الحسان میں چھپا کرتے تھے لیکن اُس زمانے میں ہم ایک دوسرے سے دافع نہ تھے رسیری ملاقات اور پھر ملاقات کے بعد دوستی کر اچھی میں ہوئی۔ اور پھر سالک صاحب پچھے مدت کے لیے کراچی آئے تو ہم دونوں کا مٹھکانا ان کا گھر ہوتا۔

مجید لاہوری اپنا بھی مذاق اڑایا کرتا تھا۔ ایک دن اس نے لکھا کہ میں نے ایک دن ایک رکشا دالے ہے کہا کہ مجھے فلاں بگہ لے چلو گے تو رکشا دالے نے کہا کہ لے چلوں گا لیکن دو پھر دوں میں۔ مجید لاہوری پہلو ان معلوم ہوتا تھا۔ بھاری مہر کم۔ سر پڑے بڑے بڑے لفڑے اور پھر سے ہوئے بال۔ دن بھر جائے پتیا اور دبیل چونے کا پان کھا کر جگالی کرتا رہتا۔ دشوار قیچیں پہنتا۔ پاؤں میں چپل۔ اُس کے پکڑے کبھی میں کچیلے ہوتے اور کبھی اجلے۔ وہ ہر وقت کھوپا سا رہتا۔

مجید لاہوری کے کالم کی مقبولیت کی یہ حالت سنتی کہ جو لوگ پڑھنے لگتے ہو تے وہ دوسروں لوگوں سے اُن کا کالم پڑھوا کر سُنستے۔ صحیح اخبار ملتے ہی ایک دوسرے سے پوچھتے۔ آج مجید لاہوری نے کیا لکھا ہے؟

ایک دن مجید لاہوری نے یہ لکھا کہ آج ایوانِ صدر میں عجب واقعہ ہوا۔ میں نے ایک لاری کو ایک لیس سے گھے ملتے دیکھا۔ آپ پوچھیں گے کہ یہ کیسے ہوا۔ تو میں عرض کر دیں گا کہ یہ ایسے ہوا کہ میں نے ایوانِ صدر میں جیس لاری سے بس دالے قریشی کو گھے ملتے دیکھا۔ ایک دن مجید لاہوری نے اپنے کالم میں لکھا کہ نام کے ادھر ادھر ہونے سے بھی نکیتوں میں کتنا اور کہیا نہ تھا۔ ایک حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ تھے اور ایک ہماستے حضرت حسین (ا) علیہ السلام ہیں۔ مجید لاہوری کی شخصیت میں جیسی انفرادیت بخت و لیسی ہی انفرادیت اس کی سخزیری میں تھی۔ اُس کا لیجہ اور اُس کی آواز سب سے الگ تھی۔ وہ مزا جیہہ شاعری بھی اور شاعری شیوب جی سیٹھ تھا جو لوگوں کا خون چوٹتا ہے۔ یہ کردارِ ہمیشہ ذمہ دہیں گے۔ مجید اور شاعری شیوب جی سیٹھ تھا جو لوگوں کا خون چوٹتا ہے۔ یہ کردارِ ہمیشہ ذمہ دہیں گے۔ مجید کے سوتے ہی عوامی ادب کی تخلیق بھی خست ہو گئی۔ پاکستان کا پہلا مزا جیہہ کالم نویسیں بخت اور مجید کے ساتھ اس کا اداز تحریر بھی ختم ہو گیا۔ مجید کے بعد مجید کے رنگ کو اپانے کی بہت کوشش

کی گئی لیکن یہ مُسخنہ چسٹر انا تھا مجید لاہوری بختے کے لیے بہت بڑی فتنہ بانی دینا پڑتی ہے۔ بلکہ خود بھی فتنہ بان ہو جانا پوتا ہے قب کہیں جا کر لختہ والا عوام کے دل کی دھڑکنوں کا ترجمان بنتا ہے، یعنی مجید لاہوری بنتا ہے۔

مجید لاہوری کے مرنے سے ایک دو دن پہلے میری اس سے آخری طاقتات ڈاکٹر یاور عباس کے مطلب میں ہوئی۔ گھری کازناہ تھا۔ صریح کہیں سے پیشے میں شر اپر گھرا آیا۔ اور مُخندس سے پانی سے عسل کر لیا، منونیہ ہو گیا۔ ڈاکٹر یاور عباس نے اپنی سی گوشش کی لیکن ایک دات بھوسنے کیے لیا، تو دل بند ہو گیا اور یوں لگا جیسے اُس کے سامنہ رمضان، مولوی گل شیرخان اور یہاں تک کہ ٹاٹر جی ٹیوب جی کے دل کی دھڑکنیں بھی رک گئیں جب وہ مرا نواس کی عمر ۴۲ برس کی تھی۔ طنز و مزاح کی بہار لٹ گئی۔ کالم نویسی کا سہاگ اجسٹ ہی۔

حق مغفرت کرے عجب آزاد مرد تھا

---

## انشا جی

انشا جی سے میری پہلی ملاقات کراچی میں ہوئی جب وہ ریڈیو پاکستان کے خبروں کے شے  
میں ملازم تھے۔ اس زمانے میں کراچی کے روزنامہ "امرودز" میں ان کا مزادیہ کالم چھپتا تھا، کبھی  
کبھی شام کو وقت بھاول کریں اور طفیل احمد جمالی "امرودز" کے وفتر پہنچ جاتے اور دہان خوب مغل  
جنتی اور وقت بجواب کاٹتے ہیں کہتا، وہاں کتنی آسانی سے کٹ جاتا تھا۔ فاضی اور آر صدیقی  
کے مگرے میں جو "امرودز" کے یڈٹر تھے، انشا جی اور اپر اسیم حلیش بھی آجاتے اور پھر ایک  
دوسرے پر مزے مزے کی چوٹیں ہوتیں اور تب تھے گونجتے۔ جب میں نے انشا جی کے کالم پڑو کر  
"امرودز" کے وفتر میں انھیں پہلی مرتبہ دیکھا تو مجھے یقین ہیں آیا کہ یہ ابنِ انشا ہیں۔ انہیاں سمجھیں  
ہنسنے کو ہنس لیتے لیکن اسی مدت میں ان کے مندوں سے ایسی کوئی بات ہنپیں نکلی، جس سے یہ  
معلوم ہو کہ یہی ابنِ انشا ہیں جن کے کالم امرودز میں چھپتے ہیں۔ پھر کچھ دنوں بعد یہ اذادہ ہوا  
کہ ابنِ انشا کے منہ سے ایسے جیسے بھی نکلتے ہیں جو مژاں تھاوار ابنِ انشا کے قلم سے نکلا کرتے ہیں۔  
بشرطیکہ ابنِ انشا کے ارد گرد کوئی اجنیہ نہ ہو اور ماحدی بے تکلفی کا ہو لیکن ایسے جیسے بولنے  
والا ابنِ انشا پہچے کے اعتبار سے اسی ابنِ انشا سے مختلف ہے جو ادیب اور کالم نویس ابنِ  
انشا ہے۔ ادیب اور کالم نویس ابنِ انشا کی زبان تو بڑی البیبلی ہے اور یہ وہ زبان ہے کہ جس  
پر نکشو اور دلی دالوں کو روشن کرتا ہے۔ لیکن ابنِ انشا کو دیکھ کر یوں لگتا کہ جیسے یہ سماں سے  
جو ابنِ انشا کھڑا ہے، یہ پنجاب کا کوئی اجڑا دیہی ساقی ہے۔

مولانا چسٹراغ حسن حضرت کے بعد جو "امرودز" میں سند باد جہازی کے نام سے کالم لکھنے لگے  
کرتے تھے، فاضی جی کی فرمائش پر ہم سب چہار درویش "کے نام سے باری باری یہ کالم لکھنے لگے  
اور اب یہ ہوا کہ انشا جی سے گاڑھی چھپنے لگی۔ اور جب "امرودز" پند ہو گیا اور مجیدہ لاہوری کا  
انتقال ہو گیا تو شوکت مخالفی اور اپر اسیم حلیش "جگ" میں کالم نویس ہو گئے اور طفیل احمد  
جمالی نے مجیدہ لاہوری کا "مسکدان" مکان شروع کر دیا۔ اس میں میں بھی لکھتا تھا۔ انشا جی اور

مشغون خواجہ کے علاوہ جمالی کے دوسرے اخبار بھی اس میں لکھتے رہے۔ مطلب یہ کہ تم سب کو جمالی کا "نمکدان" پلانا تھا۔ سو یہ چلایا گیا، مارے یا نہیں گھستا رہا۔ اور جب ماتری مرحوم نے "حریت" نکالا تو میں دہان چلا گیا اور انشاً جی روز نامہ "جگ" میں "دخل در معقولات" کے نام سے کالم لکھنے لگے جو سختے میں ایک بار اور کبھی دوبار شائع ہوتا تھا، اور خوب پڑھا جاتا تھا۔ انشاً جی صحافی سے زیادہ ادیب تھے۔ وہ اخبار کے کالم تو میں اتنے ہیں تھے جتنے اخبار کے ادبی مزاج تھا۔ وہ اپنی خریدوں میں بہت یہے دیے رہتے تھے اور بہت سنبل سنبل کر لکھتے۔ جب من میں صورت آتی تو لکھتے بھی دیج رہے کہ ان کے کالم پڑے جاندار ہوتے اور خوب پڑتے جاتے۔

انشاً جی اپنے دوست اور مخلص انسان تھے۔ وہ ضرورت صندوں اور امداد کے مستحق لوگوں کی اس طرح مدد کرتے تھے کہ کسی کو کافی کام خبر نہ ہو تو۔ وہ دیکھنے میں بڑے کامیاب نظر آتے تھے لیکن تھے بڑے قاعدے اور سلسلے کے آدمی۔ دیسے انشاً جی بڑے دل پیش کر بھی تھے۔ ان کے اندر جو شاعر تھا وہ بڑا دکھی تھا۔ اصل میں وہی انشاً تھا۔ باہر کا انشاء مغض بہرُوب تھا۔ انہوں کا آدمی کیا تھا، یہ تو کھڑچنے سے بھی ظاہر نہ ہوتا۔ قدرت اللہ شہاب اور عالیٰ جی سے ان کی خوب بخشی عالیٰ سے ان کی پھر جہاد بھی پلتی رہتی۔ ایک دن میں نے اشنازی سے کہا کہ عالیٰ کے دشمن داروں کا کوئی حساب کتاب نہیں ہے۔ کہا۔ تم صحیح کہہ رہے ہو۔ پچھلے دنوں تو اُس کی بھروسے بھی رشته داری سکل آئی۔ میں کل جو اپنے ایک عزیز کی شادی کی تقریب میں شامل ہڑا تو دیکھا کہ دہان عالیٰ میں ڈٹے ہوئے ہیں۔ میں نے پوچھا۔ تم یہاں کیسے؟ تو فرمایا کہ بھی یہ بھی میرے رشته دار ہیں۔ تو پتا چلا کہ عالیٰ میرا بھی رشته دار ہے۔

پھر تم سب کی علاقائی روپیوں پاکستان کی عالمی سرگرمیوں کی محفلیں ہوتے تھیں۔ اس محفل میں عالیٰ جی پروموٹر ہوتے۔ اور میں اور اپنی انشاً اور طفیل احمد جمالی اور ارشاد احمد خان اور انعام درانی اپنا اپنا کالم سنتا تھا۔ لیکن اسی پروگرام کے دہان، اس سے پہلے اور اس کے بعد اپس میں ایک دوسرے پر جیسے بازی ہوتی اور قہقہے گونجتے۔ ایک مرتبہ عالیٰ نے ان سے کہا: "یار انشاً تم زبان تو دلی والوں کی لکھتے ہو یا کہ جب بات کرتے ہو تو سارا ملک اُتر جاتا ہے۔ اور گزار سعدوم ہوتے ہو۔" عالیٰ نے جیسے پوچھا تو جیسے نے کہا: "ہاں انشاً جی! عالیٰ جی! شیک کہہ رہے ہیں۔" تو انشاً جی نے کہا: "ما شاء اللہ اب تو دکھی بھی زبان کے صعاب میں پونتے گے۔"

انشاً جی سے مل کر سارے دُکھ دلدار دوڑ ہو جاتے اور دل ہلکا ہو جاتا۔ انشاً جی بہت کم

لوگوں سے کھلتے تھے۔ بہت لیے دیے رہتے اور جب کھلتے تو لوگوں نکل کر جیسے بہار آگئی ہے۔ وہ لطیفے  
نسا کر یا گدگ دیاں کر کے ہنسانے والوں میں ہنسنے تھے۔ ... اُن کی باتیں سُن کر دل کی گہرائی سے ہنسی  
کے فوارے چھوٹتے۔ ایک دن میں ان کے دفتر گیا تو کہنے لگے: "اچھا ہوا تم آگئے۔ اب میں تھارے  
ساتھ خید کا چاند دیکھوں گا۔" چنانچہ شام کو میں اور انشا جی قٹ پا تھا پر آگر چاند دیکھنے لگے۔ وہ مجھ  
سے کہتے: "تم پراند دیکھو۔" میں کہتا۔ "تم کیون ہنسی دیکھتے؟" تو کہنے لگے۔ "یاد آج تو مجھے سوچ تک  
نظر نہیں آ رہا ہے۔ اور تمھیں جو میں نے روکا ہے وہ چاند دیکھنے کی عرض سے تو روکا ہے۔ اس سے  
میں خود چاند دیکھا کرتا تھا۔ لیکن آج میرا چشمہ ڈٹ گیا ہے۔" خیر جب چاند دیکھنے کا اعلان ہو  
گیا تو میں نے انشا جی سے پوچھا۔ "اب میں گھر جاؤ؟" تو کہا۔ "اوہ مجھے میرے گھر کوئی پہنچائے گا؟"  
چنانچہ میں انھیں اُن کے گھر چھوڑا یا۔

ایک دن انشا جھنے کہا۔ "میں نے ایک نظر لختی ہے۔ اور وہ اپنی نظم سنانے لگے۔ اور میں  
ہنسنے لگا۔ کہنے لگے: "بولا اس میں ہنسنے کی کیا بات ہے؟" میں نے کہا۔ "دیکھو انشا جی۔ میں تمہیں  
مزاح لکھا رکھتا ہوں۔ اس لیے میں یہ سمجھا کہ یہ نظم بھی مزاحیہ ہو گی۔ دیسے وہ جس پہنچے میں نظم  
یا غزل پڑھتے تھے، اس پر مجھے کیا سب کو ہنسی آتی تھی۔ یہ صحیح ہے کہ انشا جی بڑے شاعر تھے،  
لیکن میں انشا جی کو بڑا مزاح لکھا رکھتا تھا۔

جب امانت علی خان نے انشا جی کی پیشہ لگاتی کہ:

"انشا جی امتحاب کو حج کرد"

تو یہ غزل سُن کر وہ جانے کیوں میرے آنسو نکل آئے۔ اور میں نے انشا جی کو ٹیکلی فون پر بہت  
بڑا بھلا کہا کہ تم نے ایسی منحوں غزل کیوں لکھتی ہے۔ انشا جی نے کوئی جواب نہیں دیا۔ اور پھر یہ  
خبر آئی کہ امانت علی خان کہ جس نے بڑے گہرے جذبے کے ساتھ یہ غزل کافی سُنکی، وہ کوچ کر گیا۔  
پھر تینیم فاضلی نے اس غزل کا دھانپنگہ بیدا تو انشا جی کو بہت دکھ پھینچا اور انہوں نے ٹیکی فون پر مجھ  
سے کہا۔ "تسنیم فاضلی کی سیئہ زوری دیکھی؟" میں نے اس پر ایک کالم بھی لکھا۔ اور پھر یہ  
ہوا کہ گھر گھری غزال کر۔ انشا جی امتحاب کو حج کرد۔ "جاٹی جانے لگی۔" اور کچھ دنوں بعد انشا جی بھی  
لندن میں کوچ کر گئے۔

اور یوں یہ ہنسنے ہنسانے والا ہنسنے ہنسنے ہم سب کو دُلائیا۔ اللہ تعالیٰ اس کی رُوح پر اپنی  
رحمتیں نمازی کرے۔ (آئین)

جب مفیلِ احمد جمالی کی صوت کی خیر شہریں ہم ہوتی تو انشا جی کے چھوٹے بھائی محمود ریاض  
یہ خبر سننے ہی بے ہوش ہو گئے۔ چنانچہ میرے کہنے سے انشا جی نے محمود ریاض کے دل کا معاف

کر دایا اور ساتھ ساتھ اپنا بھی معاشرہ کر دا آئے۔ جب میں نے ان سے پوچھا کہ محمود ریاض کے دل کا معاشرہ کروانے کی کیا رپورٹ ملی تو کہا: "اس کا دل تو نارمل بکلا البتہ میرا کلو سڑول بڑھا ہوا تھا۔"

ایک دن میں اور انشا جی اور شہاب صاحب اور محمود ریاض انشا جی کے وفتر میں بیٹھے ہوئے تھے۔ محمود ریاض کی طبیعت ایسی سنبھالی ہنسی تھی۔ اُس نے پانی مانگا۔ ملازم پانی لے کر آیا اور محمود ریاض کی جگہ انشا جی پی گئے۔ محمود ریاض نے کہا۔ "مجھا نی جان! پانی تو میں نے منگوایا تھا۔ تو انشا جی نے کہا۔ "جب ہی میں یہ سوچ رہا تھا کہ بخیر پیاس کے یہ پانی کیوں پیا؟ تو یہ انشا جی بدھوا سر بھی عضیب کے سختے جو خط مختار صدیقی کو نکھلتے اسے قدرت اللہ شہاب کے لفاظ نہیں ڈال دیتے۔ اپنے چشمے کی جگہ میرا چشمہ لگا کر یہ سوچتے کہ انھیں اس چشمے سے نظر کیوں ہنسیں آ رہا ہے۔ اسی کے مزاج میں بڑی لفاست تھی۔ وہ اپنے لکھنے پڑھنے کے کام بٹے سلیقے سے کرتے۔ وہ اپنے خول میں رہ کر سب کچھ دیکھتے اور سنتے اور کبھی کبھی خول سے گردن باہر نکال کر دنیا کے کاموں میں بھی شریک ہو جاتے۔

اشا ہمیں سدا بہار پھل بھر میں دے گیا ہے۔ اُددادِ ادب میں مزاج کے ایسے چھوٹے کھلا گیا ہے جو ہمیشہ تروتازہ دہیں گے۔

---

## طفیلِ احمد جمالی

ویسے تو "چالو، بازاری لفڑا ہے لیکن اکثر بختنے لکھانے میں ایسے محتاج آتے ہیں کہ اس تبلیل کے انداز  
ماقی الصبر کو داروغہ کرنے میں بڑا کام کر جاتے ہیں۔ شلاطفیل احمد جمالی کے بالے میا یہ کہوں گا کہ نشر ہو یا نظم  
تقریر ہو یا عام بات چیت، جب وہ "چالو،" ہوتا تو یوں لکھتا تھا جیسے ایک "ریا ہے جو رواداں دواداں ہے۔ اور  
مزے کی بات تو یہ ہے کہ آپ ان کی خریر پڑھ کر یا خود ان سے اسے سن کر بورہ بھیں ہوتے تھے۔  
— یہی ان کی بات چیت کا انداز تھا۔ وہ بولتے تھے ان کے ایک ایک فقرے پر لوگ لوٹ پوٹ ہو  
جاتے اور جمالی کے قبیلے بھی قبیلہ آہد ہوتے۔ وہ بجلے بانا س بلے کے سختے کہ ادھر آپ کے منہ سے جلد نکلا اور ادھر  
انھوں نے تھرے سے جواب میں ایسا بجلہ رسید کیا کہ آپ کا جلد ڈیمیر ہو گیا۔ ان کی نظر پڑیسے تو جمالی صاحب  
کافی آنکھوں میں پھر جاتا ہے۔ یوں لکھا ہے کہ جیسے وہ خود بجلہ سہے ہیں۔ ان کی شخصیت میں بنا دست نام  
کو مشہیں تھیں اسی طرح ان کی خریریوں میں بھی بنا دست نہ تھی۔ بس پڑھتے جائیں اور بہت سکرتے جائیں گہب  
رندہ دل اور مرنجان مرنج آدمی تھا۔ وہ جان انجنی ہی نہیں تھا، خود بھی ایک انجن تھا۔

لکھتے سے فارغ ہو کر مدرسی قبیلہ کے مدارج سے گزرنا اور آخر میں الہ آباد یونیورسٹی سے اردو میں ایک  
کامیاب امتحان پاس کیا۔ یوں تو جمالی کو پڑھنے بختنے کا بہت شوق تھا لیکن فضاب کی کتابوں میں اس کا جگہ نہ تھا۔  
جمالی کے ساتھیوں کا کہنا ہے ہم پڑھ پڑھ کر مر جاتے اور جمالی کا کتاب اٹھا کر بھی نہ دیکھتا۔ البتہ امتحانوں کے  
دنوں میں وہ بھاری باتیں سننا اور امتحان میں میٹھا جاتا اور جب نیچوں نکلتا تو جمالی کی پوزیشن ہر سے اچھی ہوتی۔  
جمالی دریافت نہ کر کا آدمی تھا۔ لکھا ہی جسم، سہر سے بال، سہر دی اسکیں، رنگ گورا چٹا، آواز سلویوں  
ایسی منحوں کھوئیں یکن آوازنگ سے تکلتی۔ ہر بار پہنچتا ہے اس کے جسم پر کھب جاتا۔ وہ خوش پوش  
جسی تھا اور خوش نوار ک جبی۔ چٹوپیں میں ولی والوں کو ملت کرتا۔ مشحثی اور بالائی بڑی سے ذوق و شوق  
سے کھاتا۔

جمالی جس روانی سے اردو پڑی اور بختنا تھا، اُسی روانی سے اُگر بڑی بھی یوتا اور بخانا تھا۔ چنانچہ  
پاکستان کے اگر بڑی اخباروں کے لیے مدد نہ جاتی کہ اس طرح بختنے دیکھا ہے کہ وہ باتیں بھی کر رہے

اور صنوں بھی سکھ رہا ہے۔ اسے ٹی چودھری نے جمال سے ازٹنگ نیوڈ کے یہے مخابین سکھوئے تھے، نی کو بہت کم لوگوں کی اٹھریزی پسند آتی ہے پھر ایک دن ایسا ہوا کہ میرے سختے سے ایک بات ایسی تکل لگتی کہ جمال نے اٹھریزی سکھنا چھوڑ دی۔ جمال سے میں نے کہیں یہ کہو دیا کہ تمہاری اٹھریزی میں مجھے باہمی اردو کی دارصی نظر آتی ہے! پھر اس دن سے مرتبے دم تک جمال نے اٹھریزی میں صنوں نہیں سکھا۔ اب میں سوچتا ہوں تو مجھے نہادت ہوتی ہے۔ میں نے تو یہ مخفی تفریخ کہا تھا میکن جمال سیریس ہو گیا۔

جمال کے باسے میں میں نے ہج لفظ، چالو، استھان کیا ہے تو میرے خال میں اس کی پردی زندگی اس لفظ میں سمجھتی ہے۔ جمال بلاک ایکٹس تھا اس میں بڑی ملا جیتیں تھیں۔ وہ ہر موسم پر اس طرح بوتا اور سکھتا جیسے یہ اس کا خاص موضوع ہے اور اس میں جب وہ فنر و مزاج کے پہلو تکالیفاً ہوتا۔

جب کلامیست روز نامہ «امر و زد»، جاری ہر آتو اس کے سندھے اپنی میں میں جمال کا صنوں لا گرتو پڑا نہ مانے، «بت شکن» کے قلمی نام سے شائع ہوا کرتا تھا۔ امر و زد کے سندھے اپنی میں کو لوگ بھی جو امر و زد باقاعدہ نہیں پڑھا کرتے تھے فنر و خریدتے تھے اور جمال کا صنوں پڑھتے ہی نہیں تھے اور میں کو بھی پڑھ کر سنتا تھا۔ اس طرح ہر آتو اس کی سچ گھروں میں قہقہے بلند ہوتے۔ «گر فریزادہ ملنے» پڑھ کر جمال کی ذہانت اس کے ملائی اور مشاہدے اور نہ بان پر اس کی بھروسہ قدرت کا اندازہ ہوتا تھا۔

جمال اپنے ادیوبی، شاعریوں اور صاحبوں سے معاشرے کرایک شکایت رہی ہے اور وہ یہ کہتے ہے۔ انہیں جن صلاحیتوں سے نوازا تھا وہ ان تمام صلاحیتوں کو اپنے ساتھے کر قبر بنی سوگے، لیکن پس پہنچیے تو اس میں خود معاشرے پر بھی اسلام آتا ہے۔ جمال اپنے لوگوں کی مثال تو ایک طھا عیشی مارتے ہوئے سندھ کہے۔ سندھ رکھرتا ہے اور بھیرتا ہے۔ سنتا اور سیٹا نہیں ہے۔ سندھ سے در سبے لوگ نامہ امتحانے ہیں۔ وہ اس کی تھی سے قسمی مول نکلتے ہیں اور اس کے ذغاڑ کو محفوظ کرتے ہیں۔ جمال نثر میں بھرتا ہے۔ البتہ غزل میں کبھی کبھی وہ سنتا ہوا پایا جاتا ہے اس کی نثر میں گھن گر رہا ہے، مزاج کی پھر سے اور مفسر کی کوئی ہوئی بھیاں رہیں۔ لیکن اس کی غزوں میں محبت کا کس ہے جمال باہر سے نظر مجاہد سے غزل تھا۔

جمال جس طرح اپنی نثریں «چالو» تھیں، اسی طرح وہ عام زندگی میں بھی چالو رہا۔ اس کی زندگی کا بڑا حصہ ایسا گذرا ہے جس میں کوئی شیراؤ نہیں۔ آج آپ کے یہاں ہے کل میرے یہاں ہجوم کایا وہ اڑا یا۔ کچھ دن عھاث سے گزارے اور پھر وہی قرقی اور حمار۔

ایک دن جمال سے ملاقات ہوئی ترکھنہ لگا، یارِ جن لوگوں کی وجہ سے میں نے ہجرت کی تھی وہ کم بخت بھی ہجرت کر کے یہاں چلے آئے ہیں۔ آج برس روٹ پہایک شخص نے مجھے آواز دی۔ میں نے پلٹ کر ریکھا تو میری اور میں پر فواز گر گئی۔ یہ میں سوہنہ تھا جس سے میں نے دل میں قرضی پیا تھا۔ اب

یہری یہ حالت کرنے تو مہبہ سکتا ہوں اور نہ دوڑ سکتا ہوں۔ خیر بڑی مشکل سے یہ بچا چھڑا کر آیا ہوں۔ اب کون ہانے کے اور کتنے قرض نواہ یہاں آچے ہیں؟ شروع شروع مشرودا میں جمال کی گند بسرا درد کے کام کے معاون پر تھی۔ بھی کبھی ریڈ یو کے مشارع سے بھی کچھ دل جاتا۔ رو چار دن ہوشی فرونس میں خوب کھتا پیتا۔ رہائش کا یہ تھا کہ شروع میں حضرت قبلہ ظفر احمد انصاری کے یہاں آئھ آیا۔ ان سے بڑی بیٹے تکلف کھاتا ہے۔ ظفر احمد انصاری صاحب دوستوں میں بڑے بے تکلف ہو جاتے ہیں۔ بڑے زندہ دل اور باغ و حقی۔ ظفر احمد انصاری کسی زمانے میں شاعری بھی کیا کرتے تھے اور جماں بھی اکثر ان کے اشعد سنایا پہاڑ انسان ہیں۔ موصوف کسی زمانے میں شاعری بھی کیا کرتے تھے اور جماں بھی اکثر ان کے اشعد سنایا کرتا تھا۔ جمال کی طبیعت میں قرار نہیں تھا چنانچہ کچھ دنوں بعد اس نے یہاں سے بھی لستر باندھا اور چھر اپنے ال آباد کے دوستوں فغیل اور حمیل برادران کے یہاں جا کر کھول ٹالا۔ کچھ دنوں دہاں رہا اور یہ رہاں سے بھی جیل ریا۔ مستقل کسی سے بناہنا اس کی فطرت کے خلاف تھا۔

ایک دن بھے جمال صدر میں مل گیا، پوچھا۔ جیب میں ہے ہیں۔ میر نے کہا ہاں پانچار روپے ہیں۔ بولا۔ بس بس بہت ہیں کیفیت چار روپے کے فریب ایک لاکا جو دس بلکہ بس کا ہو گا بیٹھا کرتا تھا اور جو توں پر پالش کیا کتا تھا، جمال نے اس سے کہا۔ نکال دس روپے۔ اور رٹکے نے دس روپے کا ایک نوٹ اس سے تھما دیا۔ میر نے پوچھا۔ یہ کیا؟ جمال نے کہا۔ روزہ روزہ سے جو ہے ملتے ہیں وہ اس کے پاس رکھ دیا ہوں اور جتنی صورت ہوتی ہے اس سے لے لیتا ہوں اور دو چار روپے چھوڑ دیتا ہوں۔

جہاں کی پوری زندگی کیونسٹوں اور موشکشوں میں گزری یکن وہ خود کیونسٹ تھا نہ سو شکست۔  
ایوب خال کے عہد حکومت میں رائیبرز گلڈ قائم ہوا۔ اس کے کرتا دھرنا عالی جی تھے۔ عالی جی نے جہاں  
کی طحیا اور ۱۴ ہم قلم ہکایہ پڑھنے والے اس کی مالی حالت سدھگئی۔ ادھر جہاں کے درسے بھجوئی دوست  
جہاں ایسا اس نے مجید لاہوری کی بیوی سے ہفت مرزا، نمک دان، کا ڈیکلریشن لے لیا۔ اور اسے  
جہاں کے حلقے کرویا۔ افضل صدیق، غفاری، مشق خواجہ اور راقم المروف اسی پڑپت کا پہت  
بھرتے۔ خود جہاں کی نظیں اونہ مظاہن اس میں چھپتے۔ دوست اجتاب، شہزادہ خواصیتے۔ اور ہدایت  
جہاں کا ماہانہ پارچ سور و پے کا بنڈو بست ہو گیا۔ ادھرِ حریت، کا اجلا ہوا۔ میہاں وہ روزانہ ایک قطعہ  
سکتا اور پارچ سور و پے ماہانہ پاتا یہ سستا زمانہ تھا۔ اچھی خاصی گزر لبسر ہو جاتی۔ بیوی سے خاں میں تو  
جہاں کا یہی زمانہ سب سے اچھا زمانہ تھا۔ کاش جہاں کا یہ زمانہ آگے نہ بڑھتا اور وہ اسی زمانے میں  
مر جاتا۔ یکن قدرت کے کمیوں کو کون سمجھتا ہے۔ جہاں نہانپے سے بہت بھرپویں ایک رٹکی سے شاری  
کر لی۔ ادھر جہاں جی کی کوششوں سے وہ روزانہ «اجلام» کا ایڈیٹر ہو گیا۔ اب اس کے مٹھاٹباث  
ہی اور تھے۔ جہاں وہ پہلا سا جہاںی ہنپیں رہا تھا۔ بیوی اور ایڈیٹر سے اس کا میمار زندگی اور  
اس کی ضرورتیں اور پڑھ گیئیں۔

ایک توں کی تلوں مزاجی اور دوسرے جوان بیوی کے چونچلے اور مطابیے، ازدواجی زندگی نے اس سے اس کی حدودیتی اور قلندری چین لی اور اصل جمالی ختم ہو گیا اور ایک صنومنی جمالی ابھر کر رہا منہ آپ زندگی ادا میں سعین اور زندگی سکندرانہ جلال تھا۔

ایک مرتبہ زد الفقار علی بخاری نے نہال سیہو باروی سے کہا کہ ریلوے کے محکمے میں دو مصانی سور و پے میں تھاری کیا گزر بس رہتی ہو گی۔ ریلوے میں آجائے۔ پھر سات سور و پے دلوادوں گناہ۔ اس پر نہال صاحب نے کہا۔ یہ تو آپ نے صحیح کہا ہے لیکن وہ جو بخارے جگہ کے خلی میں ٹوپ کر اور بن شور کر شرنکتا ہے اس کا کیا ہو گا۔

حاتی جی نے جمالی کی نجماں، کا ایڈیٹر بخواہیا تو معاشرے میں جمالی کا سرا دینا ہو گیا۔ رہنے کو جمالی کو شاندار رہائش گاہ ملی، موڑ، ملازم، باورچی اور پھر زیگم۔ باقی لوازمات کی جیشیت جمالی سمیت بیگم کے آگے خانزدگی ہو گئی۔ اور یہاں سے زندگی کا معیار اور پرستے اور پرہوتا گھا اور حفظ درتوں میں بھی اضافہ ہونے لگا۔ چنانچہ بڑھتی ہوئی ضرورتوں اور پیشے کے چکریں ادیباً فتاویٰ اور صحافی اور قلندر جمالی شروع ادب اور صحافت کے فارکے سے نکل کر پیسہ اور صرف پیسہ لکانے کی بھول بھیوں میں کھو گیا۔

وہ پاکستان سے چین گیا لیکن چین میں بھی اس کی گورنمنٹ ہوئی اور پھر وہ پاکستان چلا آیا اور یہاں بیمار ہو گیا۔ ایک دن کسی نے مجھے بتایا کہ جمالی کو کیسہ ہو گیا ہے۔ چنانچہ ہم سب جو جمالی کے چاہئے مل سکتے تھے، برایہ اس کے یہاں پہنچنے رہے اور اسے تیار دستے رہے کیسہ کا مخفی شبہ تھا جب میں جمالی سے ملا تو اس نے کہا۔ اب پہنچنے کے کوئی آثار نہیں ہیں۔ کچھ مان تھے۔ اب کیا ہو گا؟ میں نے کہا، تھارے گھر کے سامنے جو مسجد ہے، میں یہ دیکھ رہا ہوں کہ جب سے تم بیمار ہوئے ہو، اس میں نہایوں کی تعداد برابر بڑھ رہی ہے۔ سب تھارے قریب خواہ ہیں۔ بے چارے پانچوں وقت دعا کرتے ہیں کہ مولا کہیں سود کے ساتھ اصل شدوب جائے۔ یعنی جانو اللہ تعالیٰ ان کی ضرور سنبھال گا۔ وہ اپنے گھر بندوق کی دعا ضرور سنبھالتا ہے اور پھر جب وہ سود بھی صاف کرنے کو بیمار نہیں تو بھلا کیوں نہیں سنبھالے گا؟ جمالی آنہا بنا کہ دوڑ پوٹ ہو گیا اور دوسرے دن جمالی کے ریک دوست بستپال سے یہ روڈٹ لے کر آئے کہ جمالی کو کوئی بیماری نہیں ہے۔ لیکن اس زمانے میں جب جمالی کی ماں حالت انتہائی خواب میتی۔ میں نے یہ دیکھا کہ دونوں وقت کا کھانا کیفے ڈی خان سے آتا ہے۔

جمالی کے بارے میں میں پہلے یہ عین کر چکا ہوں کہ وہ کسی سے نبلاہ نہیں کر سکتا تھا۔ یہ بات اس کی فطرت کے خلاف میتی۔ وہ دوسروں پر الزام لگاتا، ان سے تعلقات بگلا دیتا۔ لیکن نہ جانے اس میں ایسی کیا بات میتی کہ جو ایک باراں کے قریب آ جاتا پھر اسے نہ چھوڑتے اس کی بدگانیاں

بھی سہتا، اس کے مذہبی پروداشت کرتا اس کے اخرون نفعان بھی اٹھاتا ہیکن جب اس پر وقت پڑتا تو سب اگئی پھل بائیں بھول کر اس کی مدد کریں گے جاتا۔ جمال میں جہاں ہے اتنا تھی اور تو اپنی تھی رہاں یہ بھی تھا کہ وہ اپنے پرانے کو تخلیف میں دیکھ کر رہا دیتا۔ اس کا دل صم کی طرح پچھل جاتا اور وہ لٹ جاتا۔ بہت سے لوگوں نے اسے اسی طرح لوٹا بھی ہے، تو پھر یہ ہے اتنا تھی یہ خود عرضی، اور اس کے ساتھ باخواہ دد دمندی اور دل سوزی کے کیا معنی ہیں۔ وہ زندگی بھر بے چین اور بے قرار کیوں رہا۔ کسی سے اس نے بنا کر کیوں نہ رکھی۔ جان پنجاہر کرنے والے دوستوں پر اس نے اعتماد کیوں نہیں کیا۔ کیا جمال موم گزیدہ تھا؟ یہ جمال کی زندگی کا بہت بڑا راز تھا۔ اگر کسی نے اس راز سے پرہ اٹھایا تو جمال کی شخصیت بڑی آسانی سے سمجھ مل آنے لگے گی۔

جمال کی مرت پر مجھے حیرت نہیں ہوئی۔ زندگی میں وہ ایسی ہی حرکتیں کرتا تھا۔ چب چلتے نکل جاتا۔ آخری مرتبہ وہ بہت دور نکل گیا۔ اگر جمال نے کسی سے بناہ کیا تو مرف اس طورت سے جس سے اس نے شادی کری تھی۔ اور اس کی خاطر جمال نے سب کچھ چھوڑ دیا تھا۔ اس کے دوستوں کو اس سے گلہ نہیں تھا۔ وہ خوشی تھے کہ جمال کسی کے ساتھ تو نوش ہے۔

---

## ابراہیم جلیس

ضیا جالندھری ایک لمبے ترینگے، دبپنے پنکے، موٹے موٹے ہوتوں اور گھونگر ملے یا لوں والے ایک صاحب کو اپنے ساتھ لے کر میرے بھیے میں آئے اور اس کا تعارف کرتے ہوئے کہا کہ یہیں ابراہیم جلیس۔ یہ محل ہی حسیدہ آباد دکن سے آئے ہیں۔ اور پھر جائے آئی۔ اور پھر ابراہیم جلیس کی جملے بازی شروع ہو گئی اور بھیے میں تھے گوئینے لگتے۔ بیخوبیہ دراصل ریڈیو پاکستان کے دفتروں میں سے ایک وفتر تھا۔ کیوں کہ ریڈیو پاکستان اپنی عمادت میں نہیں تھا۔ کوئین روڈ پر انگلی جیسی اسکول کی عمادت کی ایک بیرک میں ریڈیو پاکستان کے استودیو تھے اور اس کے آس پاس خیروں میں دفاتر تھے میں اور سیمی حسین، جو اب سیمی احمد ہو گئی ہیں، اور خالد حسن قادری اور زینیس داسٹی اور نیک محمد قریشی ایک ہی بھیے میں بیٹا کرتے تھے جلیس کی اس پہلی ہی ملاقات میں ہم ایک دوسرے بھل گئے۔ یوں لگا جیسے پرسوں پہنچاتے ہے۔ بڑے بھلے دل اور بڑی بھلی طبیعت کا آدمی تھا۔ ایک منٹ کے لیے پھلا نہیں سمجھتا تھا۔ کبھی اسے چھیرتا کبھی اسے چھیرتا۔ کبھی لفظوں کے الٹ پھیر سے ہنساتا۔ اور کبھی لطیفے پر لطیفہ سنتا۔ وہ خود بھی نہستا اور دوسروں کو بھی نہستا۔ پھر ہوا کہ کچھ دنوں کے بعد جلیس میرا پڑوسی بن گیا۔ اور اب روزانہ کئی کئی بھنٹے تک ہم بھل مل کر باتیں کرتے۔ وہ میرے بھر آ جانا اور کبھی میں اس کے بھر جلو مانا۔

شروع شروع میں جلیس نے "امروز" میں ملادہ مست کی اور پھر حسید لاہوری کے بعد وہ روز نامہ "جنگ" میں کالم نویس ہو گی۔ یہاں شوکت مخالوی بھی تھے اور جلیس بھی تھا جلیس کے کالم شوکت کے کالموں سے زیادہ پڑھے جاتے۔ اور اس کی وجہ یہ تھی کہ شوکت کا مزاج ڈرائینگ روم کا مزاج تھا اور جلیس عام لوگوں کی سوچہ نوجوہ کے مطابق امتحنی کی زبان میں ان سے باتیں کرتا۔ اس کے کالموں کا رنگ افسالوی بھی ہوتا اور کبھی کبھی ڈرامائی بھی پھر جب امروز بند ہوا تو انشاً جی کے کالم بھی جنگ میں چھپتے لگے۔ انشاً جی کی تحریر پڑھ کر

زیرِ بُر مُسکراہت کا سلسلہ پر اپر جاری رہا۔ اور کبھی کبھی دل کی گہرائیوں سے منہسی چھوٹ نکلتی۔ لیکن جلیس عالمی ادب تھا۔ اُس کے کالم ہر طبقے میں مقبول ہوئے جلیس جس انداز سے لکھتا تھا اسی انداز سے بولتا ہمیں تھا۔ کبھی کبھی تو یوں لکھتا کہ جیسے وہ کالم یوں رہا ہے۔ جلیس مرثوم کا کچھ اس تھا۔ رُٹلیاں جوان ہو رہی تھیں، رُٹکے زیرِ تعلیم تھے۔ ایک رُٹ کے کی دماغی حالت کمزور تھی۔

اندر سے وہ بہت دُکھی مقابیکن وہ قیقہے لگا کر اپنے دُکھ درد کے سارے گرد و غبار دُور کر دیتا۔ اپنے اُس رُٹ کے سے بھی وہ خوب مذاق کرتا جس کی دماغی حالت خراب تھی۔ کبھی کبھی وہ جھٹکا کر بآپ کو ڈھیر کر دیتا لیکن جلیس کو غصہ نہ آتا۔ وہ اسے بھی ہنسانا۔ تنزواد میں گزار بسرہ نہ ہوتی تو فلمی ڈرامے لکھتا۔ ادھڑا دھر کے کالم لے لیتا۔ کالم نویس کی حیثیت سے جلیس کی بڑی شہرت اور اہمیت تھی۔ لیکن مالی مجبوریوں کی وجہ سے اسے ایڈیٹری کام ہدایہ بھی قبول کرنا پڑا۔ وہ "انجام" کا ایڈیٹر ہو گیا۔ اور پھر سیلز پارٹی کے اخبار "مساوات" کا ایڈیٹر بھی ہوا۔ اور اسی ایڈیٹری میں وہ جان سے جاتا رہا۔

جلیس کپ مارنے میں اپنا بھاپ ہنیں رکھتا تھا۔ وہ چھوٹی چھوٹی یا توں کو افسانہ بنایا۔ ایک مرتبہ جلیس کی اسی کپ باڑی دور گپ سازی کے باہرے میں طینل احمد جمانی نے یہ کہا کہ اصل میں ایک ماہرا مراہن قلب نے اس سے یہ کہہ رکھا ہے کہ اگر خدا خواستہ کسی دن تیرے مٹھ سے پس بخل گی، اُسی دن تیرا ہادث قیل ہو جائے گا۔ اس لیے جلیس احتیاط پسخ ہنیں پوتا۔ میرے خیال میں اگر جلیس جھوٹ نہ بولتا تو ہو سکتا ہے کہ وہ اتنا بڑا کالم نویس بھی نہ ہوتا۔ ایسے جھوٹ کو جس سے کسی کو کوئی لفڑان نہ پہنچے اور جو کسی بڑی جھوٹ کو واضح کرنے کے لیے پوچھا جائے، جھوٹ ہنیں سمجھنا چاہیے۔ ایک مرتبہ جلیس ہمیں یہ سنا رہا تھا کہ مرثوم آیوب خان نے جلیس کے اخبار کے مالک سے یہ کہا ہے کہ یہ لفڑا جلیس۔ اپنے کو سمجھتا کیا ہے، تو اس پر خواجہ محبین الدین مرحوم ذیرِ بُر اپنی تھوڑی سُو سُنی سُننے لگے جلیس نے کہا۔ بتا خواجہ تو کیوں ہنستا ہے۔ کیا سچے میری بات پر لفڑی ہنیں آیا؟

خواجہ صاحب نے کہا۔ "ہنیں یہ بات ہنیں۔ بات یہ ہے کہ آیوب خان کے پارے میں میرا یہ خیال ہنیں تھا کہ وہ مردم شناس بھی ہے۔"

جلیس نے ایک ہفت روزہ اخبار "حوالی عدالت" کے نام سے تکالا تھا۔ ایک مرتبہ اُس نے کراچی کے کمشنز سے کہا کہ میرے اخبار کے پہلو میں جو سڑک ہے اُس کا نام میرے اخبار کے نام پر رکھ دیجئے تاکہ اگر اخبار نہ چلے تو اس اخبار کے نام سے یہ سڑک ہی چلتی رہے۔

ایک دن میں اور جلیس، دو توں ایک دوسرے کے سامنے بیٹھ کر اپنے اپنے کالم لگھے ہے تھے۔ میں نے کالم لھنے کے بعد جلیس سے کہا کہ یار آج کالم بہت پھیکا ہے۔ جلیس نے کہا کہ چار آنے میں اور کتنا گڑا لو گے؟ اس زمانے میں اخبار کی قیمت چار آنے تھی۔ میری اہمیت کے جنازے میں جلیس میرے ساتھ تھا۔ جب ہم قبرستان سے واپس آئے تو جلیس نے کہا۔ "فان صاحب! میں سوٹم میں شریک نہیں ہو سکوں گا کیوں کہ مجھے صرف چنے پڑھنے آتے ہیں؟"

جلیس بہت تھوڑے دن پنجاب میں رہا۔ لیکن وہ پنجابی یوں بولتا تھا کہ جیسے وہ اہل پنجابی ہے۔ فاسموں صاحب جب کراچی آتے تو وہ ان سے کہتا۔ "آپ لاہور کب جا رہے ہیں؟ تو قائمی صاحب یہ کہتے کہ میں فلاں دن جا رہا ہوں۔ تب وہ کہتا۔ بگمال ہے۔ میں نے اس کے دوسرے دن آپ کی دعوت کا انتقام کیا تھا؟ ایک مرتبہ فاسموں صاحب اور جلیس کا لیفٹ سنا نے کا مقابلہ ہوا، لیکن جلیس پُری طرح ہار گیا۔

ایک مرتبہ کراچی پریس کلب میں "ادب و صحافت کے رشتہ" کے موضوع پر مہنہ پاجرہ مسرور کو ایک مقالہ پڑھنا تھا۔ احمد علی خان صاحب جسی کے پاس ملینے تھے، اس سے پہلے کہ پاجرہ مسرور مقالہ پڑھتیں، جلیس نے کہا کہ "ادب و صحافت میں وہی رشتہ ہے جو پاجرہ مسرور اور احمد علی خان میں ہے"۔

اگرچہ ابراہیم جلیس ہمارے درمیان سے اٹھ گیا لیکن اس کی باقیں ہمیشہ یاد آتی رہیں گی۔

---

# ام عاشش کا شمیبری

ایسا بد نصیب انسان تایید ہی کبھی پیدا ہوا ہو۔ اس نے سیکڑوں کو بنایا اور خود کو بگارا۔ بڑا ذہین آدمی تھا۔ اگر صحیح راستے پر لگ جاتا تو دوسرا غفرانی فان ہوتا۔ فارسی، اردو، ہندی اور سنجابی میں شعر کرتا۔ کٹھب قافیوں اور سنگلائی زمینوں میں شحر کرتا۔ غنڈوں میں غنڈہ، شریفوں میں شرف۔ عالموں میں عالم کبھی صوفی اور کبھی سوتی۔ کبھی ڈار حی سونچیں و کھلیں اور ساری ساری رات عبادت میں گزار دی۔ اور کبھی چار اپر و کا صفا یا، سر گھوٹ موت، کافوں میں بلے، جو گیوں کا باس۔ ہاند میں چٹا۔ کبھی بھئے کے لونڈ سے لادیوں میں بیٹھا یا زاری حرکتیں کر رہا ہے تو کبھی علامہ عنایت اللہ فان مشرقی اور مغربی نظر علی خان سے آمجھ رہا ہے کبھی پنجابی شاعروں کا ملکہ بند کر رہا ہے تو کبھی اردو کے مشاہیر شعرا کے بجئے ادھیر ڈالے کبھی نقہ و حدیث پر آیا تو علمدار کو پریشان کر ڈالا۔ کبھی گنبدی تشریخ کرنے پر آگیا تو سکھ مذہب کے عالموں نے ہتھیار ڈال دیے۔

نام غلام احمد بٹ اور خلیف عاشش۔ امرت سر کی عدالت خفیفہ میں اہم دھن پہنچا پناہ مانگتے۔ دلیل  
غمبراتے۔ جو کہتا، لڑتا۔ سارا دن گھومنا رہتا۔ ساری رات گھومتا۔ جہاں کھڑا ہوتا مغل لگ جاتی شعر  
کہنا تو اس میں اعتراض کا کوئی پہلو ضرور رکھتا۔ اور اگر کوئی قسم کامارا اعتراض کر سیٹھتا تو اس نہ کے  
اشعار سند میں پیش کرتا۔ یہ سارا سامان شعر کہتے ہی ہیتا کر لیتا۔ مجھے اس وقت ایسا صرف ایک شریا  
مرہ گیا ہے اور شریہ ہے:

مجھے علاج تپ سوزشی دروں دے دے  
تو میرے درد بھرے قلب کو سکون دے دے

بپ ڈاکٹر نایٹر نے علاج دینے پر اعتراض کیا تو صوف نے اس نہ کے اسی قبیل کے بے شمار  
اشعار پیش کر دیے۔

اس کا ایک مصرع ہے:

اے گندمی قبرم! اے عیسوی تکلم!!

یک صاحب نے کہا۔ یہ عیسوی تکلم تو خیر بخوبی میں آگی لیکن یہ گندھی ستر کیا۔ فرمایا۔ ایک پیغمبر کا نام آیا تو بات آپ کی بخوبی میں آگئی۔ اور ابوالبشر کا نام نہیں لیا تو آپ کے دامنے کام کرنا چھوڑ دیا۔ جب مجلس احرار نے روز نامہ "احسان" اور "زمیندار" کی ضبطی کے بعد روز نامہ مجاہد جاری کیا تو آفاصاحب کی نظیمیں اس کے سرورق پر شائع ہوتی رہیں۔

ہم چند دوستوں نے مل کر آفاصاحب کی ادارت میں، ۱۹۷۲ء میں امرت سرستے ایک ادبی ماہنامہ "بشار" نکالا۔ اس کے اجراء سے پہلے ہم نے امرت سرادر لاہور کی دیواروں پر قدم ادم پوستر لگانے، جس کی سرفی کچھ اس طرح کی تھی:

### آسمانِ ادب

پہ

### ایک اور درخششناہ ستارے کا طبع — ایثار

یہ وہ زمانہ تھا جب امرت سرستے غاذی حیدر الجمل صاحب کی ادارت میں روز نامہ "مسادات" کا اجرا ہوا تھا۔ ادارہ محرر میں باری سلیگ اور حاجی لقائق تھے۔ اسی اخبار میں منشو اور حسن عباس انٹرنسیس کا امتحان پاس کر کے باری صاحب کے زیر تربیت آئئے تھے۔ اور وہ خبروں کے شعبجہ میں کام کر رہے تھے۔ حاجی لقائق نے اپنے مزاجیہ کالم میں ہمارے اس ایثار کا مذاق ادا کیا، اور یہ لکھا کہ آسمانِ ادب پر آخر کئے ستارے طبع ہوں گے۔ ایک ڈم داد ستارہ طبع ہوا تھا تو مخطط پڑ گیا تھا۔ اب دیکھیں ایثار طبع ہونے کے بعد کیا نہ ہو رہیں آتا ہے۔

آفاصاحب نے اُس رسائلے کے پہلے شمارے میں (جو آخری شمارہ بھی تھا) "سیل ہرم" کے عنوان سے ایک طویل مضمون لکھا جس میں مسادات کے ادارہ محرر کے ہر دن کے پر خپے اڑائے۔ کہتے ہیں کہ آفاصاحب ایک لاکی سے شادی کرنا چاہتے تھے۔ لیکن یہ زمانہ وہ تھا کہ اگر خدا نخواستہ کوئی رُذ کا کسی لاکی کوئی لاکی کسی رُذ کے کو پسند کر لیتے تو دونوں کو اُوادہ اور اوباش سمجھا جانا تھا اور پھر مزا کے طور پر دونوں کی علیحدہ علیحدہ شادیاں کروادی جاتیں۔ یہ گویا ان کی پہلی کی سزا ہوتی۔ ایسی ہی سزا ہے آفاصاحب کے کرداد میں بڑی تبدیلی رونما ہوتی۔

جب منتو نے روسی اور فرانسیسی افسانوں کے اُدو میں ترجیح کر دائے اور اُس نے ہمیاں ساتی اور عالمگیر کے رُوسی اور فرانسیسی نیز نکلوائے تو آفاصاحب بھی اُس شیم میں شامل تھے۔ فیض صاحب تھے، ڈاکٹر رشید تھاں بھی تھیں (جو اُس زمانے میں امرت سرستے پریکش کر رہی تھیں) حسن عباس بھی تھے جو منشو کے سب سے قریبی دوست اور اس کی اُویز زندگی میں اُس کے شریک کام رہے ہیں اور آج کل کہا جائیں مارے گئے ہیں۔ مشہور افسارہ مخداد ایوس تھی تریشی بھی تھے۔ اور ہمارے اور منشو اور حسن جیسے

کے اُستاد چخوں نے ہم میں اُبی ذوق پیدا کیا تھا۔ یعنی ..... دام صبارک مند خان سالکت  
صہبائی بھی تھے۔ آغا خلش کاشمیری نے دُسی اور فرانسیس طوبا منظوم افساؤں کا اردو میں منتظم ترجمہ کیا۔  
اور ہم نے آغا صاحب کو ترجمہ کرتے اس طرح دیکھا ہے کہ سامنے کتاب رکھی ہے اور وہ قلم برداشتہ منتظم  
ترجمہ کر رہے ہیں۔ اور ایک نشست میں پُڑی نقطہ کا ترجیح کر کے اُٹھے۔

آن میں سے بیشتر منتظم منتظر افسانے یا طویل افسانے یا تو کسی کے نام ہی سے نہیں چھپے، اور  
چھپے تو صرف منتظر کے نام سے چھپے۔ باری صاحب کا زیادہ وقت منتظر اور حسن عباس کے ساتھ گز دُتا اسی  
زمانے میں منتظر نے باری صاحب کی نگرانی میں ہم زریبا کا ترجمہ سرگزشت اسی کے نام سے کی۔ منتظر کو سب  
ہی جانتے ہیں لیکن حسن عباس میں منتظر کی دوستی اور کچھ اپنی قلندری میں مارا گیا۔ اب رہے آغا صاحب تو  
وہ ایک ایسا سورج تھے جس کی روشنی دوسرے ستاروں اور ستاروں کو چھکاتی ہے لیکن خود یہ سورج ہمیشہ  
گہن میں رہتا ہے آغا صاحب نے اپنے نام سے ایک دو ہنیں، ہزار قلنطیں اور حضرت نبی مسیح ہوں گی۔ لیکن  
شاید کسی کو اُن کے دو چار اشعار یاد رہے ہوں۔ اور پھر شکل تو یہ یعنی کہ جو اشعار ان کے اپنے نام سے  
ہوتے ان میں وہ لڑتے چکڑتے کی باتیں رکھتے۔ ان کی بہترین غزلیں دُسروں کے نام سے شائع ہوتیں۔  
اس طرح آغا صاحب اپنے پیکے دو دین کی بجائے اپنے بے شمار شاگرد چھوڑ گئے۔

جب منتظر بیٹھی گی تو آغا صاحب سے اُس کی خط و کتابت جاری رہی۔ منتظر بیٹھی میں اپنے یہ اُبی  
فنا بنا چاہتا تھا اور آغا صاحب سے بہتری کام کون کر سکتا تھا۔ بیٹھی سے نذیر لودھیانوی کا ایک فلمی  
پر ہفت روزہ، مصور، بڑی آن بان سے شائع ہوتا تھا۔ منتظر اس پرچے کا ایڈیٹر ہو کر گی تھا۔ پھر  
یہ اسے ایک فلم کمپنی میں کہانی نویس کی بلگہ مل گئی تو چخوں نے اپنی جگہ آغا صاحب کا تقدیر کر دیا۔  
اور آغا صاحب اپنی سرکاری نوکری چھوڑ چاہ کر بیٹھی چلے گئے اور میہاں اُس نے منتظر کے مخالفوں کو  
وہ پتختیاں دیں کہ رہے نام سائیں کا۔ اور منتظر کے لیے اُبی فنا ہموار کی۔ خلافت کے علی بہادر کے پرچے  
اڑا کے۔ بیٹھی کے اُبی حلقوں میں منتظر کے ساتھ ساتھ آغا صاحب کی بھی دھماک بیٹھ گئی۔ پھر حسن عباس  
بھی چلے گئے۔ اس جریئے میں آغا صاحب کے خطوط برابر میرے نام آتے رہے اور وہ اپنے سہر کو کے  
حالات بتاتے رہے۔ منتظر اسے مشورے بھی لیتا رہا۔ لیکن کوئی صاحب اس غلط فہمی میں بستکا نہ ہوں  
کہ منتظر کی افسانہ گزی میں بھی آغا صاحب کا ہاتھ تھا۔ آغا صاحب کو افسانے سے کوئی مناسبت نہیں  
ہوتی۔ وہ بے چارے تو خود اپنی زندگی کے طویل اور پیغمبر افسانے میں اُنجھ رہے۔ اور پھر منتظر کی اُبی ذہاب  
شک و شہر سے باہر نہیں۔ اُس کے افسانوں کا رنگ ڈھنگ ہی ایسا ہے کہ اُسے کوئی اپنا نہیں سکتا۔  
منتظر کا ہر افسانہ خود منتظر ہے۔ پھر یہ خبر آتی کہ نذیر مُر گیا اور مصور اور اپنا سارا جما جما یا کار و بار آغا صاحب  
کو سوت پھی۔ آغا صاحب کا رد باری اُبی ہی نہیں تھے۔ لہذا وہ جما جما یا کار و بار آغا صاحب

ضرور سکتے تھے۔ آغا صاحب نے کسی سے بہت کہنیں لگیں ایتھر وہ دوچال لوگ جھونوں نے آخری وقت تک ان سے بناہ کیا تو یہ ان لوگوں کا کمال تھا اور یعنیا ایسے لوگوں کی ضرور بخشش ہو جائی گی۔ آغا صاحب کی دوستی بڑی صبر آزمائتی۔

آنَا صاحب باہر سے جتنے کڑا دے تھے اندر سے اتنے ہی سمجھتے تھے کسی پر وقت پڑتا تو اس پر اپنی چانگ زبان کر دیتے۔ اور اس کا احساس بھی نہ ہونے دیتے۔ جو کچھ لکھاتے، دوستوں اور بالخصوص حاجتمندوں میں لٹا دیتے۔ اُن کی شخصیت اس طرح کی تھی کہ اُپ کو یہ محسوس ہوتا ہے کہ جیسے اُپ ایک بدنام سے بازاریں کھڑے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ترافت کی اُپنی دوکانوں والے ایسے بازاریں کس طرح لیک سکتے ہیں۔

آنَا صاحب نے سالہو سال کی عمری میں یہ سوچا کہ کیوں نہ وہ شادی کر دلیں، یہ بھی ایک اچھا مذاق رہے گا۔ چنانچہ ایک نیس برس کی خوب روح اُن کو پسند آگئی۔ جب بات پرچھ ہو گئی تو آغا صاحب نے فرض ادھار سے کو ڈلسن کے بیچے رہے تھیں ایس سلوائے۔ پکھ دوستوں کی مدد سے زیور بھی خوبیاں نکال سے پکھ دن پہنچے گورت فرار ہو گئی۔ آغا صاحب کو معلوم ہوا تو انہوں نے اس کا پیچھا کیا۔ رقبہ نے ہمیشہ ماری جس سے آغا صاحب کے پانچھ کی ہڈی لٹک گئی۔ کئی دن ہاتھ پر پلیسٹر ہڑھا رہا۔ اور اب جو آغا صاحب گھر سے نکلتے تو اپنی "ڈلسن کا عزدہ سی جوڑا اور زیور پہن کر نکلتے۔ کوئی پوچھتا کریہ کیا ہے۔ تو کہتے۔ جانی اپنے کیے کی سزا پا رہا ہوں۔ یہ لیٹھی جوڑا بھوئی نے اپنی ڈلسن کے نیچے سلا دیا تھا، اب اس کا اس سے بہتر معرف کیا ہو سکتا ہے۔

اوہ جب پاکستان بننا اور منٹو اور آغا صاحب کے دوسرے احباب پاکستان پہنچے آئے تو آغا صاحب کی پریشانیوں میں اضافہ ہو گیا۔ جب کبھی میں انہیں پاکستان آنے کے بیچے لکھتا تو وہ میں لکھتے کہ پاکستان میں پاک لوگ رہتے ہوں گے۔ مجھے ایسے ناپاک کی دہان کہاں گنجائش ہو گی۔ پھر میری ماں زندہ ہوئی تو ضرور اکامہ میرا اہل پاکستان میں ہوتا تو بھی آتا۔ دو بھائی ہیں، ان کا اپنا اپنا راستہ ہے۔ خدا انہیں خوش رکھے۔ میری ایک گزیاسی بھی ہے (جب میری چھوٹی بھن پیدا ہوئی تھی تو آغا صاحب نے اسے گود لے لیا تھا اور اس کا نام محمود رکھا تھا۔ کیوں کہ یہ ان کی اکتوپی مرحوم میری کا بھی نام تھا جو بھن ہی میں مر گئی تھی) سو اس کی یاد اکثر آتی ہے اور وہ بھی اپنے گھر کی ہو گئی۔

آنَا صاحب کا بیٹھی میں بھی کوئی ٹھکانہ نہ رہا۔ وہ سکتوں کے محلے میں ایک چھوٹی سی کھولی میں رہتے تھے۔ ہندو مسلم فسادات شباب پر تھے۔ وہ بیچ اٹھتے تو مجھے کے سارے سکتوں کا مذاق ادا تھے۔ اُن کو گلیاں سُننے اور اپنے کام پر نکل جاتے یہاں سکھ ان کا احترام کرتے اور ان پر جان دیتے۔

اگرچہ مصور کا آغا صاحب کیاڑا کر پکھتے تھے۔ کسی سے بن کر رکھنے کے فن سے تو وہ واقعہ ہی نہیں تھے۔ البتہ دشمن بنا سے میں ضرور ماهر تھے۔ مصور جاری رہتا تو کیوں کر رہتا۔ یہاں آغا صاحب کی جیب میں جب بھی ہوٹے سے پیسے آتے وہ دوچار صفحوں پر ہی آتے نکال ڈالتے۔ اس میں کچھ وضاحت داری بھی تھی اور کچھ اپنے ذوق کی لیکی بھی۔

شاید ۱۹۵۲ء میں آغا صاحب ایک بیوی کے لیے پاکستان آئے۔ لاہور کے اپنے بھائیوں سے ٹلے۔ کراچی آئے تو میرے یہاں قیام رہا۔ اس زمانے میں یونیک چینکوں سمیت کھانے کا شوق چایا تھا۔ میں نے کہا کہ یہ کیا بد تیزی ہے۔ یہ کہنے لگے تم ہمیں جانتے یکے چینکوں میں ضرور کوئی وہاں ہو گا جس کا اب تک ماہرین طب نے پتا نہیں چلا یا لیکن مجھے ان چینکوں سے بہت فائدہ ہوا ہے۔ میں نے کہا کیا فائدہ ہوا۔ فرمایا۔ "ایک سب سے بڑا فائدہ تو یہ ہے کہ بیٹھ بھر جانا ہے اور دونوں ہجوک ہمیں لفٹن ۔" اور پھر جو آغا صاحب گئے تو پہلے کو ہمیں لئے۔ جب ۱۹۵۴ء میں میری ہنسیرہ اور اُس کے شوہر بھائی گئے تو بڑی مشکل سے انھیں، آغا صاحب کے سکان کا پتا چلا۔ انہوں نے دروازے پر دستک دی تو ایک اور میرٹھر کی حورت نے دروازہ کھولنا۔ پوچھا۔ "تم کون لوگ ہو اور کس سے ملا چاہتے ہو؟" میری بہن نے کہا۔ "میں خدا تعالیٰ صاحب کی بہن ہوں۔ گیارہ یہاں رہتے ہیں؟" اس اور میرٹھر کی حورت نے کچھ اس طرزِ آغا صاحب کا نام لکھا را کہ یوں لکھا کہ جیسے وہ اپنے کسی ملازم کو آواز دے رہی ہے۔ دیکھا تو یہ آغا صاحب آغا نام تھا۔ ہڈیوں کا ڈھانچا تھا۔ میںے کچھ کپڑے۔ آنکھیں اندھر کو دھنسی ہوئیں۔ دونوں بہن بھائی رہنے لگے۔ اس اور میرٹھر کی حورت نے آغا صاحب سے پوچھا۔ یہ اپنی بہن ہے کہ خالی ہاتھ آتی ہے۔ آغا صاحب نے اُسے ڈانٹا تو اُس نے اور زیادہ اُپنی آواز سے ڈانٹ کر کہا۔ "بہن کے سامنے دُعب جانا ہے ابھی کان سے کچڑ کر گھر سے نکال دوں گی۔"

جب وہ حورت کسی کام سے باہر نکلی تو آغا صاحب نے کہا۔ "یہ میری بیوی ہے۔ میں اس سے شادی کرنے پر مجبور ہو گی تھا۔ مصلحتوں نے ہم دونوں کو ایک دُسرے سے نباہنے پر مجبور کر دیا۔ بات یہ ہے کہ اسے شوہر نہیں ملتا تھا اور مجھے سکان ۔" اور پھر ان کی آنکھیں بھیگ گئیں۔ اور پھر کچھ کمکت کے بعد یہ خبر آئی کہ آغا صاحب مر گئے۔

---

## خواجہ معین الدین

ایک دوست نے مجھ سے کہا کہ "میں خواجہ معین الدین سے ملنا چاہتا ہوں۔ میں نے آغا حشر کو بہت قریب سے دیکھا ہے۔ سید امتیاز علی تائی سے بارہا مل پکا ہوں اور اب یہ خواہش ہے کہ خواجہ معین الدین کی زیارت کروں۔" میں نے کہا۔ "خواجہ معین الدین سے مل کر تھاری یہ خواہش پوری نہیں ہوگی۔" غیر ان کے اصرار پر میں نے ان کی ملاقات خواجہ صاحب سے کوئی۔ یہ بولتے رہے۔ خواجہ صاحب حسبِ عادت سننے رہے۔ یہ جلوں پر جلسے لوٹنے رہے اور خواجہ صاحب ایک جلسے میں ان کے سارے جلوں کا جواب دیتے رہے۔ یوں لگتا تھا۔ جیسے یہ بہت بڑے ڈرامائیٹ ہیں اور خواجہ صاحب ان کے تماشاٹی ہیں۔ جب ہم خواجہ صاحب کے گھر سے باہر نکلے تو انہوں نے کہا: "مجھے یقین نہیں آتا کہ جن صاحب سے آپ نے بھری ملاقات کر دی تھی، وہ خواجہ معین الدین تھے۔ میں جب آغا حشر سے ملا تو ملتے ہی پتا چل گیا تھا کہ یہ آغا حشر ہیں۔ لیکن خواجہ صاحب نے ایسا کوئی تاثر نہ چھوڑا۔"

خواجہ صاحب صرف اپنے دوست احباب کی محفلوں میں کھلتے تھے لیکن یہاں بھی ان کا یہ حال تھا کہ مرحوم ابوالسیم جلیس ان پر چوڑیں کرتے رہتے اور یہ ایک خاص انداز سے مسکراتے رہتے۔ اور پھر وہ ایک بات ایسی کہہ دیتے کہ محفل میں ایک تہقیقہ گونجا اور اس تہقیقہ میں جلیس کا بھی تہقیقہ شامل ہو جاتا۔ غرض کہ دوست احباب کی اس محفل کے باہر خواجہ معین بھروسہ والکسار کی تصویر بن جاتے۔ وہ سب کی سننے اور بہت عزز سے سننے۔ اچھی بھی سننے، بُری بھی سننے۔ بُرائی بھی سننے اور جواب میں وہی ایک زیر لب مسکراہے۔ ان کی آنکھیں اور ان کے کان پہنیشہ کھلنے رہتے لیکن ان کے ہونٹ کبھی کبھی کھلتے اور اسی انداز سے انہوں نے اپنی قوم کے عربچ و زوال کا وہ ڈرامائی دیکھا جو لال قلعے سے شروع ہوا اور لاکھیت میں اب بھی جاری ہے لیکن اس ڈرامے کا یہ عظیم تماشاٹی اور یہ عظیم ڈراما نویس ہمارے درمیان سے امداد گیا۔ خدا اسر کی روح پر اپنی رحمتیں نازل کرے (آئین)۔

خواجہ معین الدین کے ڈرامے ہماری قومی زندگی کے غلظیم ڈرامے کے عکاس ہیں۔ اس ڈرامے میں زندگی کے وہ گوشے بڑی اہمیت کے حاصل ہیں جیسیں خواجہ معین نے اپنے ڈراموں میں واضح کی ہے اور ان میں اپنے خون کا رنگ بھرا ہے۔ خواجہ معین کے ڈرامے میں حالتی کام سداس بھی ہے اور الگبر کا لنز بھی۔ اور مقصد ان ڈراموں کا بھی کم دبیش وہی ہے جو مالی اور الگبر کا تھا۔

خواجہ معین الدین جس بے سر و سامان قافلے کے ساتھ اپنا گھر بار چوڑ کر آئے تھے، ان قافلے والوں کے پاس ہوتھوڑا سامان رہ گی تھا اسی میں صرف چند خواہشیں تھیں، چند حسرتیں تھیں، چند آرزویں تھیں اور سائل کا ایک انسبار تھا۔ چند دیکھے ہوئے خواب تھے اور چند ان دیکھے خوابوں کے دیکھنے کی آرزو تھی اور تلاش تعبیر کی حسرت اسودہ الگ۔ ان کے سارے ڈرامے ہمارے قومی مسائل سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ سارے سائل اسی وقت بھی تھے اور اُج بھی ہیں۔ ان میں کمی نہیں ہوئی ہے اضافہ ہو ہے کیوں کہ جب قومیں اپنے مسائل حل نہیں کریں تو مسائل سے مسائل پیدا ہوتے رہتے ہیں۔ اور اس طرح انہوں بچوں کیہ سلسلہ بابر جباری رہتا ہے۔

حصہ پاکستان میں تلت اسلامیہ نے جس جذبے سے کام لیا تھا، اور پاکستان کے قیام کی جس اہمیت کی وضاحت کی گئی تھی، خواجہ معین الدین کے ڈرامے اس کی تفسیر ہیں اور جس نظریاتی تصادم سے تلت اسلامیہ پاکستان کے قیام کے وقت دو چار ہوئی تھیں، وہی تصادم ہیں خواجہ صاحب کے ڈراموں میں آج بھی نظر آتے ہیں۔

نظریاتی یا قومی سلطی پر ہمیں دو چیزیں نظر آتی ہیں۔ پاکستان اور خواجہ معین کے ڈرامے اسی وقت کے پاکستان کی آزاد ہیں جب پاکستان نے جنم لیا تھا۔ اور آج جب ہم ان ڈراموں کو لپٹنے قومی ڈراموں میں شامل کرتے ہیں تو یہ ڈرامے ہماری قومی تاریخ کا حصہ معلوم ہوتے ہیں۔ خواجہ صاحب کے ڈرامے دیکھ کر ہمارے دلوں سے تہقیقہ نکلتے ہیں لیکن ان تہقیقوں کے پیچے ہمیں خواجہ معین الدین مرحوم کے دل سے اٹھتی ہوئی چیزیں بھی سنتائی ویتی ہیں۔ خواجہ صاحب کے ہر ڈرامے کے ہر جذبے کے اندر ایک پیغام اور باہر ایک تہقیقہ ہے جو ان کے قومی درود کا ثبوت اور لنز کی اُنف و اعلیٰ مثال ہے: مرزا غائب بندر روڈ پر کے پیش لفظ میں جاپ مختاردست عودہ فرماتے ہیں کہ نظریاتی داستگی کی شدت کے باوجود ان کے ڈراموں نے ہمیشہ تکنیکی اور فنی کمالات کی بناء پر خاص دعاء سے داد پانی۔ ان پر کمیں ناصحانہ بوجبل پی، اصلاحی مسخر چاٹ یا اعصابی تملک تقسیم کرنے والے ڈراما تویں سماں الزام نہ کیا۔ لیکن اسے کیا کیا جائے کہ لکیر کے نقیر حضرات اس کے باوجود اپنا دوایتی دندہ ایسے خواجہ صاحب کے پیچے آج بھی دوڑتے آتے

میں اور ایک بزرگ نے تو خواجہ سے ان کی زندگی میں یہ سوال کیا تھا کہ "آپ کے ڈراموں میں ڈرامے ایسی کوئی بات ہنہیں۔ نہ اس میں کہانی، نہ پلاٹ، نہ تصادم، نہ نقطہ عرض و عدج نہ اینٹی کلامیکس۔ پھر ان پر ڈرامے کا اطلاق کیوں کر ہو سکتا ہے؟"

خواجہ صاحب نے کہا۔ "آپ ہی کوئی مناسب سا نام تجویز کر دیجیے۔ میں نے تو بہت سوچا میری سمجھ میں کچھ ہنہیں آیا۔"

پسح تو یہ ہے کہ خواجہ صاحب کے ڈرامے، ڈراموں میں ایک نظریاتی بخوبی اور بڑا بھروسہ اور کامیاب بخوبی ہے۔ اور جیسا کہ مختصر مسعود صاحب نے کہا ہے: "ان کے ڈرامے نہ ہنوانی قلعہ ہیں، نہ رہب کے محل۔ نہ شیشہ کے گھر۔ یہ تو سیدھی سادی زندگی کی رسم میں لکھتے ہوئے قصیدہ سے ہیں۔ جن میں نہ تشویشی ہے تاگزیز۔ خواجہ صاحب نے تینیں کو روز مرہ زندگی کے لا لوگیت میں پابند کیا اور تخلیق سے سلامت روی کی ضمانت لے کر اسے صرف بندروں کے تک چانے کی اجازت دی۔ ڈراما بیکھتے ہوئے وہ حقیقت سے اس قدر قریب ہو جلتے کہ نقل میں ہو بہاؤ اصل کی صورت اور حرارت پیدا ہو جاتی ہے؟"

خواجہ میبعن الدین کے ڈراموں میں طنز اپنے عروج پر ہوتا ہے۔ ان کا ہر جملہ بوجستہ در محل، گویا طنز بخاری سے ان کے مکالمے ایسے نیکے اور دل میں اترنے والے ہو جاتے کہ پھر ڈرامے کی روایا کی ضرورت باقی نہ رہتی۔ مثلاً، مرزا غالب بندروں پر، کا ایک منظر ہے کہ مرزا ایک ہوشیار میں ایک نوٹس لگانا ہوا دیکھتے ہیں جس پر یہ عبارت لکھی ہے:

"حکومت کا بات کرنا۔ نسائی کو اور سائری مارنا مانا آئے۔"

نہ اصل دُرست۔ نہ انشاد دُرست۔ یہ کوئی بات بالکل دُرست۔ ایک جگہ دیر شاہ چھوٹے تو اپسے لکھتے ہیں:

"ٹوپی پہن کو پر خود دار۔ نشکن سروں پر تاریخ بر طالبیہ کا سایہ ہوتا ہے۔"

اوہ حوالدار ٹپو سے کہتا ہے: "شرم نہیں آتی تجھے اپنے آپ کو ٹپو سکھتے ہوئے ہے؟" اور ٹپو جو ابا کہتا نہ ہے: "اوہ شرم نہیں آتی تجھے ٹپو کو اس بھی طبقے حال میں دیکھو کہ جھی کم بخت جبکہ میں میسور کا باوشاہ تھا اور انگریزوں کو ہندوستان سے باہر نکالنا چاہتا تھا، اسی وقت بھی تو میں نے چند نکلوں کے عوض ایسا ہی لباس پہن کر میرے سینے پر گولی چلانی تھی۔ یہ دیکھو۔ یہ ٹپو کا سیدھہ ہے۔ یہ مسلمانوں کی تاریخ کا سیدھہ ہے۔ آہا! اس سیدھے میں اپنے ہی بھائی کا غیر جنپھا ہو گا ہے۔"

اسی ڈرامے میں فائدہ بندروں کے سچے کھڑے ہو کر اُسے کر سے پکڑ لیتا ہے اور دنوں ایک ساتھ نہم اشخاص کے رکھتے ہیں مگر اُنکے ہنہیں پڑھتے۔

بندروالا اور قادر، لیفت، لیفت (ترجمہ سے) مجاہدین صفت شکن، بڑھے پوڑھے پلو:

بندروالا (نعروں لگاتا ہے) تے کے دہی گے کشیر:

قادر، اپنی سالابولتا ہے بڑھے پلو بڑھے پلو:

بندروالا، ارے بڑھتا کون ہے دیوانے، سب بولتے ہیں۔ یہ تو سب بولنے کی باتیں ہیں  
میسری جان!

بین مخصوصوں کو طول دینا ہنسیں چاہتا۔ البتہ اتنا ضرور عرض کر دیں گا کہ آج بھی ہمیں ان ڈراموں کی ضرورت ہے۔ خواجہ معین کے جملوں میں وہ فشرت ہے جو ہمارے جمود کو توڑ سکتا ہے اور جو خون ہماری پیے عمل کی وجہ سے ہماری رگوں میں جم گیا ہے، یہ اسی میں روایتی پیدا کر سکتا ہے۔ آج بھی ہمارے دہی مسائل ہیں اگرچہ آج وہ پہلے جیسا جذبہ کار فرما ہنسیں ہے۔ اس جذبے کو خواجہ معین کے ڈراموں سے انگیخت کی جاسکتا ہے۔ تنظیم، اتحاد اور یقین کے وہ تینوں گھرے جو خواجہ معین الدین کوئی ہوئی حالت میں چھوڑ کر گئے تھے، اب یہ لغزوں میں سمجھ گئے ہیں۔ اور اب تو ہمیں ان گھزوں کے گھرست تک نظر ہیں آتے۔

ٹنہے کہ ڈی وائے ہزاروں روپے خرچ کر کے خواجہ صاحب کا ڈراما «لال قلعے سے لاوکھیت» نکلا چکے ہیں۔ لیکن یہ ڈراما کئی برس گزرنے کے بعد بھی شیلی کا سٹ میں کیا گیا۔ یہ بات سمجھ میں ہنسیں آتی کہ آخر اس میں کیا صحت ہے؟ کیا یہ ڈراما اسی قابل تھا کہ اسے نکلا کہ کسی گھرے میں بند کر کے رکھ دیا جاتا۔ کیا آج ہمیں خواجہ معین الدین کے ڈراموں کی ضرورت ہنسیں ہے؟ حالانکہ خواجہ معین الدین کا جذبہ، جس میں فلسفہ اور سچائی شامل ہے، ہر زمانے کو اس کی ضرورت دیے گی۔ ہر زمانہ خواجہ معین الدین کا اور ان کے ڈراموں کا زمانہ ہو گا۔

خواجہ معین الدین کے دو ڈرامے قرض اور حار کر کے چھپے گئے لیکن ان میں سے تو تے نی سد کتابیں تھنے کے طور پر ان کے دوست احباب میں تقسیم کی گئیں بھل دشیں فی صد کتابیں بھی ہیں۔

ایم ایک کے امتحان میں فارسی کے مخصوصوں میں اول آئے دا لے طالب علم کے لیے خواجہ معین الدین گلڈمیڈل کا خواجہ صاحب کی اہلیہ نے اعلان کیا تھا۔ یہ رقم سیکم معین نے اپنا اور اپنے بچوں کا پریث کاٹ کر دیا ہو گی۔ ہم جو خواجہ صاحب کے دوست احباب اور ان کے قدر دان میں، انہوں نے اپنی دوستی اللہ قدر دانے کا حق صرف تائیں بجا کر ادا کیا۔

## پودھری خلیف الزماں

میں اپنے کام میں جب بھی پودھری صاحب کا ذکر کرتا تو ان کے نام سے پہنچے لیڈر آفِ الزماں پودھری خلیف الزماں لکھتا۔ اور کہیں کہیں بھی پہلوکی گستاخان اور جبارتیں بھی کر رہا تھا لیکن پودھری صاحب سے جب بھی ملاقات ہوتی تو وہ بڑی خودہ پیشانی سے پیش آتے۔ میرے کام کے دمبلے سناتے تو ان کے بارے میں لکھتا تھا، اور ان جملوں سے وہ خوبی لطف الدوز ہوتے اور دوسروں کو بھی اپنے اور پر ہنسنے ہنسانے کا موقع دیتے۔

ایک مرتبہ اسی ہی ایک مجلس میں پودھری صاحب نے بھروسے پوچھا ہے تم مجھے لیڈر آفِ الزماں کیوں لکھتے ہو؟ تو میں نے عرض کیا کہ جس نسبی اور جس محظی کے لیڈروں سے اپ کا تعلق ہے آپ اس نسل کے آخر کی لیڈر ہیں اور آپ کے بعد اس قسم کا لیڈر پیدا نہیں ہو گا۔ مجھے یہ معلوم دھاکہ جو باتیں میں نے مذاق میں کھی ہے وہ آگے چل کر میری پیش گوئی بن جائے گی اور پودھری صاحب کے قد کا تھا کہ اور کوئی لیڈر ان کے بعد پیدا نہیں ہو گا۔

پودھری صاحب سیاست کے کمبل میں حصہ پینا اور آل راؤنڈ کھلاڑی تھے۔ سیاسی لیڈروں میں ایسے بھی لیڈر ہوتے ہیں جنہیں حالات لیڈر ہونا دیتے ہیں مثلاً بعض لیڈروں کو لیڈری درستھیں ملتی ہے۔ بعض صفت کار، بجآر اور زیندار اپنے بخاری مفاہمات کی خاطر لیڈری کرنے پر مجبور ہو جاتے ہیں، دیگر لوں کے لیے تو خیر سیاست مشغل بھی ہے اور کبھی کبھی پیشہ بھی بن جاتا ہے۔ ٹوپی سیاست زیادہ تر ہمارے یہاں لیڈروں کی بحیری رہی ہے لیکن تقیم سے پہنچے ایسے بھی لیڈر تھے جنہیں ہم پیدائشی لیڈر کہہ سکتے ہیں اور سیاست ان کی رُگ رُگ اور نس نس میں رُپی ہوتی ہے۔ پودھری صاحب کا شمار ایسے ہی لیڈروں میں ہوتا ہے۔ یوں تو پودھری صاحب پاپس صوم حلہ تھے اور پہنچے اور پہنچے مسلمان تھے لیکن سیاست میں وہ اپنے منہ خالات اور اپنی پارٹی کے مفدوں کا خالہ سب کچکر گزرتے اور اسے جائز سمجھتے۔ وہ سیاست میں اپنے پیچ کرنا اور چھوٹے چھوٹے بھائیے اور بھائیں دیتا رہا۔ سمجھتے تھے یا نہیں یہ تو مجھے معلوم نہیں لیکن ان کے یہاں یہ سب کچھ تھا اور وہ یہ سارے کام وہ بڑے سلیمانی اور تدبیر سے کرتے۔

اندر میں مثل کا ٹھیکانہ کے بازار دیدہ، گرم و سرد چھپیدہ، تیز و طرار و وقت شناخت لیڈروں کے توڑ پر ہمارے یہاں کوئی تھا تو وہ ہمارے پودھری خلیف الزماں صاحب تھے پہنچت نہ رہا اور

گاندھی جی بھی ان کی چالوں سے رجوع کرنے اور پروشیار رہنکار کیکن ایک سذ مائنٹس جب مسلمانوں اور بندوں میں انعام و حکما تویر لینڈ بر معاملے میں پودھری صاحب سے مشورہ لیتے۔ سیاست میں ان کی قریب کی نظر بھی ابھی تھی لہور دہل کی بھی۔

ایک مرتبہ چودھری صاحب نے مجھے بتتا کہ الوب خان کے زمانے میں پنڈت جواہر لال نہرو دیہاں آئے تھے اور ایوان صدر (کراچی) میں ٹھہرے تھے۔ ایک دن بھتو صاحب یوسے پاس آئے اور کہنے لگے آپ کو صدر صاحب نے بلا یابے۔ میں نے کہا خبریت توہبے۔ بھتو صاحب نے کہا۔ پنڈت جی نے آپ کو بیدار کیا ہے۔ چنانچہ میں بھتو صاحب کے ساتھ ایوان صدر پہنچا۔ جب پنڈت جی نے مجھے دیکھا تو وہ کھڑے ہو گئے اور مجھے سے پست گئے اور کہنے لگے۔ خلیق تم تو ہمیں یہاں اگر جعل ہی گئے ہو۔ پھر چودھری صاحب نے کہا۔ یہ تو تم جانتے ہو کہ جواہر سے میری۔ تری گھری دستی حق اگرچہ سیاست میں ہم دونوں ایک دوسرے کے حریف تھے۔ لیکن ہماری دوستی میں کوئی فرق نہیں آیا تھا۔ ہمارے ان سے خاندانی مراسم بھی تھے۔ یعنی کہ اس ملاقات میں ہم ادھر ادھر کی ذاتی نوادرت کی باتیں کرتے رہے اور پھر یا کس جواہر علی نے مجھے سے پوچھا۔ خلیق تم آزادی کی تحریک پر کتاب لکھنا چاہتے تھے اس کا کیا ہوا ہے تو میں نے کہا۔ اس کے لیے فرصت تھی بکھر ہولتوں کی ضرورت ہے۔ ماننا اللہ وہ جس بھی میسر آئیں گی میں یہ کام شروع کر دوں گا۔ یعنی کہ کچھ درستک باتیں کرنے کے بعد میں چلا آیا اور پنڈت جی بھی چلے گئے۔ لیکن تیسرا دن پھر بھتو صاحب یوسے یہاں آئے اور کہا آپ کو صدر صاحب نے بیدار کیا ہے اور میں ان کے ساتھ ایوان صدر پہنچا۔ پہلے ادھر ادھر کی باتیں ہو چکیں اور پھر الوب خان نے مجھے سے کہا۔

”چودھری صاحب آپ نے پنڈت جی سے کہا تھا کہ اگر آپ کو فرصع ملی اور ہولتوں میسر آئیں تو آپ تحریک آزادی پر کتاب لکھیں گے تو یہ فرمائیے کہاں سلسلے میں ہم آپ کی کیا مدد کر سکتے ہیں؟“

تو میں نے بات کا رخ پھیرتے ہوئے کہا۔ آپ کرنی اپنی سیاسی پارٹی کیوں نہیں بنائیتے۔ آغاز آپ کب تک مارشل لا کو مسلط رکھیں گے اور اس کے ذریعے ملک پر حکومت کریں گے؟

الوب خان نے کہا کہ آپ پارٹی بنانے میں میر کسد کریں گے؟ میں نے کہا ہاں میں آپ کی پارٹی بناؤں گا اپنانا پچھے میں نے کنویں سیم لیگ کی داعی بیل ڈال دی اور الوب خان کو اس کا چار آئے کا مجرہ بنا دیا اور پھر میں نے ملک کے تمام سیاست والوں سے یہ کہا کہ میں نے شیر کو خرے میں بند کر دیا ہے۔ آپ اسے سدھانا اور اس سے کام لینا تمہارا کام ہے۔ لیکن مجھے افسوس ہے کہ ان لوگوں نے وقت کی نزاکت کا اندازہ نہیں کیا اور اپنی پارٹیوں کی تکلیف سے باہر نکلتے پر آمادہ نہ ہوئے۔ ورنہ یہ ایسا وقعت تھا کہ ہمروں اسے پوری طرح بحال ہو جاتی۔

یہ تو آپ کو معلوم ہے کہ پاکستان بیٹھنے کے بعد قائمرا عظم اور چودھری صاحب کے تعلقات میں

کیہا گی پیدا ہو گئی تھی یہ بڑی لمبی بات ہے اور یہاں اس کے لمحے کا موقع بھی نہیں ہے۔ اس سلسلے میں یہ بھی بتاتا چلوں کہ جب چودھری صاحب جو شہر کے یہی پاکستان آگئے تو ایک دن قائدِ اعظم نے چودھری صاحب کو ملا کر کہا۔ خلائق۔ میں یہ چاہتا ہوں کہ تم پاکستان کے سارے صوبوں کا دورہ کر کے گئے یہ بتاؤ کہ ہمارے مسلم بیگی لیڈر کیا کر رہے ہیں اور ان کی کارکردگی کسی ہے؟ تو چودھری صاحب نے کہا میں کچھ دنوں کے بعد اپنے دورے سے واپس آیا اور قائدِ اعظم کے یہاں پہنچا تو قائدِ اعظم نے پوچھا تم نے اپنے دورے کی روپورٹ لکھ لیتے ہے؟ تو میں نے کہا کہ روپورٹ کی ضرورت نہیں۔ میں اس سلسلے میں صرف یہ کہوں گا کہ آپ نے کہاں گھوڑے بیچ کر گدھے فریبے ہیں۔

چودھری صاحب نے علی گڑھ ہی میں اپنی قیطم محل کی۔ فٹ بال اور نس کے بڑے بچے کھلڑی تھے اور یہی علی گڑھ میں انھیں سیاست کا چکار پڑا۔ یہیں سے وہ سید جائشی فرید آبادی کی نظم "چل جان چل" سے متاثر ہو کر ڈاکٹر انصاری کی قیادت میں جو طبعی مشن ترکوں کو بھی امداد پہنچانے کی مرضی سے استنبول جا رہا تھا، اس میں شامل ہو گئے۔

چودھری صاحب نے کہا کہ زیارت جانے سے پہلے میں اور قائدِ اعظم اور یافت علی خان ایک تقریب میں اس طرح چل رہے تھے کہ میں اور یافت علی خان قائدِ اعظم کے پیچے تھے اور وہ ہمارے آگے تھے میں نے یہ محسوس کیا کہ قائدِ اعظم کے قدم تھیک طرز میں پڑھیں پڑ رہے ہیں تو میں نے یافت علی خان سے کہا "تم دیکھ رہے ہو کہ قائد کے قدم اب لامکرا نے لگے میں مجھے یہ امید نہیں کہ اب وہ زیادہ دل ہمارے ساتھ رہیں گے۔ پہلا اس سبب کہ انھیں کچھ ہو، ملک کی سربراہی کے بارے میں کچھ سوچ لو۔" یافت علی خان نے مجھ سے پوچھا۔

تمہارے نیوال میں کوئی ایسا شخص ہے تو میں نے کہا کہ جس شخص سماں بنی قابیت اور اپنا ذہانت اور اپنے خلوص اور اپنے اثاثت سے ہماری جدوجہد کو آگے بڑھایا ہے وہ نواب حیدر الدین خاں ہیں۔ یافت علی خان نے مجھ سے آنکھیں کیں اور مجھ سے پوچھا کیا نواب صاحب بھوپال چھوڑ کر یہاں آئے کے لیے تیار ہو جائیں گے؟ تو میں نے ان سے کہا کہ یہ تم بھوپال چھوڑ دو کو شش کرنے میں کیا مصلحت ہے۔

نواب بھوپال کے بارے میں بھجھے ذاتی طور پر معلوم ہے کہ انہوں نے مسلم بیگ کے لیے ہندوستان کے بہت سے نوابوں سے جمع کر کے اور ایک خلیر قم امن میں اپنے پا اس سے ملا کر قائدِ اعظم کو دی تھی اور جب قائدِ اعظم نے نواب بھوپال سے اپنی اس نواہیں کا اعلان کیا کہ انھیں انگلستان میں ایک قانونی نیز کی خریدت ہے جو برطانوی پارلیمان اور کابینہ کے ممبروں اور ان لوگوں کو جو برطانوی حکومت میں ذی اثر ہے تو فائز ہیں ہملاً نقطہ نظر بھی کے اور مغربی ملکوں میں ہماری ترجیح کر کے تو نواب صاحب نے پوچھا کہ آپ کے خالی میں اس کام کے لیے چودھری فلفر الدین خاں کی مدد ہیں گے۔ وہ بڑی مدت تک دائرہ

کی ایگزیکٹو کونسل کے میربے ہیں۔ برطانوی حکومت کے ہر اچشتھاں بھی ہیں اور رازدار بھی اور بُشے اعلیٰ پائے کے قانون دان بھی ہیں۔ قائدِ اعظم نے نواب صاحب کی رائے سے اتفاق کیا۔ چنانچہ نواب حاصل چودھری ظفرالدین خاں صاحب سے یہ کہا کہ واثرا نے کی ایگزیکٹو کونسل سے استحقادے دے دیں۔ اس عطا دینے سے چودھری صاحب کا بہت بڑا مالی نقصان ہوتا۔ پھر تنخواہ کا معاملہ بھی تھا۔ اور مسلم لیگ کے پاس اتنا سرمایہ نہیں تھا۔ چنانچہ نواب صاحب نے چودھری صاحب کو اپنا قانونی مشیر بنانے کا اصریں لندن بھجوادیا اور چند مسلمانوں پاستوں سے چند اکٹھار کے اخیں فراہم کیا۔

یہ بات بھلے سیاست جاڑی کے وزیر اعظم خاں پہاڑ بیاندھیں اور صاحبزادہ ڈاکٹر عبد الواب خاں نے وہ کسی زمانے میں ایوان شہزادگان کے جزوں سیکریٹری رہے تھے بتائی تھی اور جس کی چودھری صاحب نے میرے لیک مضمون کا جو ہیں سے "حریت" میں لکھا تھا، حوالہ دے کر اپنے خط میں جو میرے نام لکھا تھا اس کی تائید کی تھی۔ چنانچہ چودھری ظفرالدین خاں نے والرائے کی ایگزیکٹو کونسل سے استحقادے دیا اور وہ مسلم لیگ کی وکالت کرنے کی مرضی سے لندن پلے گئے اس کے علاوہ بھی نواب صاحب بر طرح سے مسلم لیگ اور پاکستان کی تحریک کی حمایت کر رہے تھے۔ لہذا اسی صورت میں ان کا نام بھی مسلم لیگ اور پاکستان کے قائدین میں آتھے۔

چودھری صاحب نے تجھے یہ بھی بتایا کہ نواب صاحب یہ چاہتے تھے کہ قائدِ اعظم پاکستان بننے کے بعد پہنچوں پاکستان ہی میں رہیں اور دونوں ملکوں کے مسلمانوں کی قیادت کرے تو ہیں اور کسی قومی عدالت پاکستان کی گورنر ہرzel کا ہمہ قبول نہ کریں۔ چودھری صاحب نے کہا کہ نواب صاحب نے اس سلسلے میں قائدِ اعظم سے چنانچہ منواریں لی تھیں۔ ان کے خیال میں اس طرح قائدِ اعظم کی شخصیت اور بلند ہو جائی۔ قائدِ اعظم یہ چاہتے تھے کہ پاکستان کے گورنر ہرzel کی شخصیت کسی طرح سے ماڈنٹ بیٹھنے سمجھی جائے اندیک نیشنل کائیکوں ہندوستان کا گورنر ہرzel بنانا چاہتی تھی اور خود ماڈنٹ بیٹھنے پاکستان کا گورنر ہرzel بننے کا بھی خواہش مند تھا، کم ہیں ہونی چاہیے تھی۔ اور اتنی ترقی شخصیت مسلم لیگ اور پاکستان میں موجود نہیں تھی لہذا نواب صاحب خود پاکستان کے پہلے گورنر ہرzel بنتے پر آمادہ ہو گئے اور قائدِ اعظم بھی اس بات سے تیار ہو گئے تھے۔ چنانچہ نواب صاحب اپنے ذاتی طیارے میں بیٹھ کر پاکستان کے لیے روانہ ہونے لگے تو اخیں یہ خیال آیا کہ کہیں لوگ ان کے ہارے میں کسی غلط فہمی میں مبتلا نہ ہو جائیں، وہ داہم پلے آئے۔ یہ باتیں کہاں تک صحیح تھیں اور کہاں تک غلط اور اس میں کتنی حقیقت تھی اور کتنی فساد سازی اس کے ذمہ دار چودھری صاحب ہیں۔

یوں تو چودھری صاحب پہچنے سے سوم دھلوہ کے پابند تھے۔ لیکن آخری مریں ان کے مکان کے ڈرائیور میں جہاں ایک چھپر پائی ہے بر الہ بستر بچھاتھا اس سے تھیں، ہی ایک جو کی پر جانا زمیں تھی۔ چنانچہ دس گیارہ منجھے تک میں جب بھی ان کی خدمتیں خاطر ہوا تو اخیں کلام پاک کی تلاوت میں

مصروف دیکھا۔

اور جب مشرقی پاکستان نگلر دیش کی صورت میں ہم سے علیحدہ ہو گیا تو میں جب بھی چودھری صاحب کے یہاں گیا تو میں نے یہ دیکھا کہ ان کی آنکھوں سے آنسو جاری ہیں اور وہ تلاوت میں مصروف ہیں۔ ایک دن آنکھوں نے اس سیئے میں فرمایا کہ ہم نے اپنی جس حقیقت سے پاکستان کے ٹکڑے کروائے ہیں نہ جانے یہ حقیقت کب تک جاری رکھیں گے ہم تسلیم نظری اس حد تک اور ہم شدت سے پیدا ہو چکی ہے کہ ہم میں اجتنامی یا قومی شور پیدا ہونا مشکل ہو گیا ہے۔ ہم ہر قومی مسئلہ پر انفرادی یا گروہی جمیعت سے نظرِ اللہ نہیں اور ہوش اور قومی جنبہ سے کام لیتے کی وجہ سے جوش اور انفرادی اور گروہی جمیعت سے کام لیتے ہیں ماہی صورت میں سلطنت اور فلسطین کی بھجو نظرے رہ جانے ہیں۔

چودھری صاحب کے بارے میں کسی سند نہیں کہا ہے کہ وہ جنتہ زمین کے اور پرستھے۔ استثنے ہی نہیں کے اندر تھے، ان کا قدح چھڑنا تھا، اواز گھیرتھی، دارلحی نہیں تھی لیکن موچھیں خشنعتی تھیں۔ علی گڑھی شہزادی، علی گڑھی پاجامہ اور بالوں والی ٹوپی پہنتے تھے۔ پاؤں میں پپ ہوتا۔ چھڑی ہر وقت ہاتھ میں رہتی۔ وہ جس محل میں ہوتے ہو رہی تھے جو چھا جاتے چودھری صاحب، عیشہ متذار عہد فیہ شخصیت رہے ہیں۔ وہ سیاست کے اکھائی کے نامی گرامی پہلوان تھے۔ سنتے ہو گئے سندھی بھی تھے۔ دارکرستے ہیں تھے دارہ ہے بھی تھے۔ ان کے خلاف ان کے منہ پر جو جا ہے کہہ دیجئے یا ان کے خلاف لکھ دیجئے وہ بھی نہیں مزاذ ہوتے۔ وہ حرفِ دل سے قائل کرتے تھے۔ اللہ بنجھے بڑے جگہ اور آدمی تھے۔ مسلم لیگ کی سیاست میں ان کا کام خود گھون کا زارہ تزویز نا تھا، اس کا تمثیل مقابلہ نہ اڑیں بیشتر لامگین ہیں کوئی تھا اور نہ مسلم لیگ میں جب پاکستان کو ان کی گیا تو سیاست سے اُپسیں دور رکھا گیا۔ پاکستان کے بعد یوں معلوم ہوتا تھا کہ جیسے اپ پاکستان کو ان کی ضرورت نہیں رہی ہے یا جس کام کے لیے قدرت نے اُپسیں بنایا تھا وہ کام اب پورا ہو چکا تھا۔

مولانا غفرنی خان، چودھری صاحب کو پہنچت جواہر لال نہروں کا ہم پلہ سمجھتے تھے۔ جب مولانا یونس سہلائز میں شامل تھے تو انہوں نے چودھری صاحب کے بارے میں یہ شعر کہا۔

دو دو جوانیں مرے جتھے میں آئی، ہیں

نہر د کھیں ملا تو خلیق الازمان ہے

بِرْ صَدِيقِي سیاست میں چودھری صاحب کے بعد بیجے سر کینڈسے اور اس دھب کا دوسرا سیاستدان ہیدا نہیں بوا۔ اللہ تعالیٰ ان کو درج بزر اپنی رحمتیں نازل کر ہوئے (آئندہ)

# شیخ صادق حسن

شیخ صادق حسن کی بیانگر بھی نہیں۔ دوسرے کاروبار بھی تھے، لیکن ان کی سب سے بڑی صفت جو امیں ورنے میں تھی، قابیں بانی کا کارخانہ تھا، یہ بڑے وسیع وہریں رقبے میں پھیلا ہوا تھا۔ اور ہندوستان میں اس کے تین تھے کے شاید ہی دو پار کارخانے ہوں۔ تھے شیخ صادق حسن امرت سر کے بے ناہم بادشاہ تھے۔ شاید ہی کوئی شخص یا خاندان ایسا ہو جس پر ان کے احسانات نہ ہوں۔ امرت سر کے لوگوں کے دلوں پر ان کی حکومت تھی۔ رات ہو یاد، آندر می آئے یا الموفان اگر آپ کو کسی قسم کی کوئی تکلیف ہے تو آپ شیخ صاحب کے پہاں پہنچ جائیے، وہ آپ کی ہر سکی مدد کروں گے۔

شیخ صاحب انہیں اسلامیہ کے صدر تھے۔ انہیں اسلامیہ کی نگرانی میں چار ہاتھی اسکول اور ایک کالج پل رہا تھا۔ ان اداروں کے لیے انہیں کو کبھی چند سے کی فراہمی کی ضرورت نہیں ٹوپی۔ امرت سر کی کشیری برادری کے دولت منداز ازاد مرے سے پہلے اپنی جانبداد کا ایک حصہ انہیں کے نام منتقل کر جاتے تھے جن لوگوں نے اپنی جائیدادوں کے حصے انہیں کو دیے ہیں انہیں سرپرہ خواہ غلام صادق اور شیخ صادق حسن کے گھر انوں کے نام آتے ہیں۔ ان سنتے زمانے میں سبزی مہنگی کی یوں یہ آمدی ایک ہزار روپے سے کم نہ تھی۔ پھر مسجد شیخ شمس الدین مرحوم کی دکانوں کا کرایہ آتا۔ اور دوسری بجائزوں کی آمدی اگر تھی۔ اگرچہ شیخ صاحب انہیں کے صدر اور لاٹھ غیر تھے لیکن وہ اسکوں اور کالجوں کے معاملات میں کبھی دغل نہ دیتے۔ وہ ان اداروں کے سربراہوں کا احترام کرتے شیخ صاحب کے مازینی خان صاحب اور خان بہادر ہوتے رہے لیکن شیخ صاحب نے آخری وقت تک کوئی خطاب لینا پسند نہیں کیا۔ وہ ہر اس تحریک میں شامل ہوتے رہے جو فرنگی حکومت کے خلاف ہوتی اور مسلمانوں کے حقوق کے تحفظ کے لیے چلاتی جاتی۔ وہ کافیں بھی تھے۔ میں نے انہیں نکتہ رکابی سس بیٹھنے اور حکامہ میں ٹوپی لگاتے دیکھا ہے۔ وہ تحریک خلافت میں بھی شامل ہے۔ اخواز میں بھی شریک رہتے۔ پھر مولانا ظفر علی خاں کی تحریک اتحادیت میں شامل ہو گئے۔ اور آغوش

مسلم لیگ میں شامل ہوئے تو مرتے دم تک مسلم لیگ ہی میں رہے۔ شیخ صاحب کے دو بھائی بھی تھے۔ سنبھلے بھائی کانام شیخ محمد صادق تھا (جو شیخ مسعود صادق کے والد تھے) اور چھوٹے بھائی کانام شیخ احمد صادق تھا۔

شیخ صادق حسن شروع سے مرکزی اسمبلی کے عہدمند تھے۔ اصل اعلاء ہو یعنی امر تحریر کا ہوا اور فیروز پور کے حلقہ انتساب سے منتخب ہوتے رہے۔ ایک مرتبہ ان کا مقابلہ چودھری ظفر اللہ خاں سے بھی ہوا۔ چودھری صاحب کا نمبر دوسرا ہا۔ شیخ محمد صادق پنجاب کی صوبائی اسمبلی کے لیے اسی حلقے سے لگاتار منتخب ہوتے رہے۔ ان بھائیوں کی کامیابی کی وجہ صرف یہ تھی کہ وہ رئیس اپنی ریس تھے اپنے اہلہ ان کی خدمات تھیں، ان کی سادگی تھی اور ان کا لوگوں میں گلط اظہار ہنا اور ہرگز ای تحریک میں حصہ لینا تھا۔ دونوں بڑے بھائی بیرسٹر تھے۔ شیخ صادق حسن نے تو پریکشہ مہین کی۔ اپنے کارڈ بار اور قومی کاموں ہی سے انہیں فرستہ مہین بلتی تھی۔ شیخ محمد صادق البتہ پریکشہ کرتے تھے۔ یہ محتوا سے باہرے بھی تھے۔ انتہائی جذباتی اور غصیلی آدمی تھے۔ بات کرتے تو محتوا سے تکوں اڑتا۔ چنانچہ یہ "تھک صاحب" کے نام سے مشہور ہوتے۔ دونوں بھائی بڑے نذر تھے۔ شیخ صادق حسن اپنے منتظر، معاملہ فہم اور خندے دل و دماغ کے آدمی تھے۔ شیخ محمد صادق کو ذرا سی بات پر غصہ آ جاتا۔ شیخ محمد صادق دوسرے جسم کے آدمی تھے۔ یہ اپنے جو توں کے تکوں میں اسناد لگاتے۔ ایک مرتبہ یہ پنجاب کے چیف جسٹس سر شادی لال کی عدالت کے سامنے گزر رہے تھے، جب ان کے جو توں کی آواز گوئی تو سر شادی لال کے چپراں نے انہیں پوآمدے میں سے گزرنے سے روکا۔ بس شیخ صاحب کا ناریل چیخ گی۔ بڑی گریج دار آواز میں کہا۔ دیکھتا ہوئی مجھے کون روکتا ہے۔ یہ کہہ کر کئی مرتبہ پوآمدے سے گزرے اور جو توں پر زردے دے دے کر گزدے۔ سر شادی لال چیپرے ہے باہر مکمل آتے۔ اور جب انہوں نے دیکھا کہ شیخ صاحب ہیں تو مسکرا دیے۔ شیخ صاحب نے چپراں کی شکایت کی اور یہ کہا کہ ہملا یہ کون ساقانون ہے کہ کوئی آپ کی عدالت کے سامنے سے گزرے تو جو تھے ہم تو نہیں اٹھا کر گزدے۔

۱۹۴۳ء میں جب امرت سرہیں ہندو مسلم فساد آ ہوئے تھے تو کسی نے تم پیش کا اور شیخ محمد صادق شہید ہو گئے۔ کوئی تحریک ایسی نہیں ہے جو پنجاب میں پہنچی ہو اور شیخ صادق حسن اور ان کے بھائیوں نے اسے دل کھول کر چندہ نہ دیا ہوا اور دوسروں سے بھی نہ دلوایا ہو۔ کیا کافگریں، کیا تحریک خلافت، کیا احرار اور کیا مجلس اتحاد ملت۔ دو زمانہ زمینداری کی جب بھی منہشت ضبط ہوتی تو صفائحہ کی رقم کا حصہ شیخ صاحب اپنی جیب سے ادا کرتے اور اپنے اڑو رسوخ سے دوسرے لوگوں سے بھی چندہ وصولی کر کے میرے ہاتھ پر ہموار سے۔ اس طرح تین مرتبہ

تو میں نے ذریعہ صفات کی یہ رقم مولیٰ نما اختر علی خان اور سولیٹا نظر علی خان کو پہنچائی ہے۔ شیخ صاحب چندہ اس طرح وصول کرتے کہ جو سے دفتر "زمیندار" سے چندے کی رسید بک منگو اتے پہلی رقم کا اس چکیکے ذریعے خود دیتے اور پھر مجھے لے کر میر مقبول محمود کے یہاں جلتے اور اپنے چندے کی رقم اپنیں دکھاتے اور پھر کہتے اب تم چندہ دو۔ اور پھر یہم خواجہ غلام صادق اور میاں جبیب اللہ صاحب اور دیگر رؤساؤں کے یہاں سے چندہ لاتے اور یوں ذریعات کی نصف رقم کا بند ولست شیخ صاحب کر دیتے اور باقی نصف "زمیندار" کے قارئین ہامخون ہاتھ پوری کر دیتے۔ مفرض کہ دو دن کے اندر اندر یہ رقم بڑی آسانی سے وصول ہو جاتی۔

شیخ صاحب سچے آدمی تھے۔ تقریر اور سخنروں میں کو رسمیت نہ تھے۔ بلکہ اچھی پانی محتی مشورہ اچھا دیتے یا کوئی طریقہ اظہار پر قابو نہ تھا۔ لیکن کچھ چاہتے تھے اور کہہ کچھ جاتے تھے۔ بلکہ کچھ چاہتے تھے اور لکھ کچھ جاتے تھے۔ ایک مرتبہ لندن سے آئے تو کہنے لگے۔ اسکے پھر پر کام ہونا چاہیے علامہ اقبال سے ہے۔ کچھ پیشی انہوں نے پڑھا۔ اب اسلامی پھر پر تقریریں ہونے لگیں۔ شیخ صاحب خود اسلامی پھر پر پوچھنے کے بہت شوقیں تھے۔ اسلامی پھر پر اپنے خیالات کا اظہار کچھ اس طرح کرتے۔ ہر ٹک کا ایک پھر ہو اکرتا ہے۔ تو میں بغیر کھپر کے پنپ نہیں سکتیں۔ مسلمانوں کا بھی ایک پھر ہے اور اسے ہونا ضرور چاہیے۔ اور جب اسلامی پھر مختا تو مسلمانوں کی ترقی کا کیا حال تھا اور اب جو نہیں ہے تو دیکھ لو کیا حال ہو رہے ہے سلسلہ اپناؤ۔ شیخ صاحب کبھی یہ نہیں بتا سکے کہ آخر ان کا مطلب کیا ہے اور وہ کیا چاہتے ہیں۔ ایک مدت تک ان کے پھر کا مذاق اڑتا رہا۔

یہیں اور شیخ صاحب شام کے وقت ان کی چکر ڈاموڑ میں سیر کے لیے نکل جاتے۔ کبھی وہ کلب میں بیٹھتے اور کبھی ایک بیساٹ خانہ ان تھا، اسی میں جا بیٹھتے۔ جس طرح ان کی طبیعت سادہ محتی، اسی طرح ان کا بس اور ان کا کھانا بے پناہ سادو ہو اکتا تھا اور مجھے ان کے گھر میں ان کے ساتھ کھاتے ہوئے ملکفت ہوتا تھا۔ اگر ہر یا زار سے پیدل گزرتے اور راستے میں کوئی ٹھوکے پر اسے کی دکان آجائی تو شیخ صاحب دہان ضرور کھڑے ہوتے اور بھاڑ ضرور پوچھتے۔ اور پھر میں دیکھتا کہ ان کے مونہ میں پانی بھرا آتا۔ لیکن وہ بغیر خوبیدے آگے بڑھ جاتے اور یوں لگتا جیسے انہوں نے کھا لیا ہے۔ شہر میں جتنی شادیاں ہوتیں ان میں بیشتر شادیوں میں وہ شریک ہوتے۔ لڑکے یا لڑکی کے پاپ کو سو دو سورپے دے کر آتے اور کھانے میں شریک نہ ہوتے۔ پھر شاید کوئی ہی خاندان ایسا ہو کہ جس کے تمام افراد، ایک ہوتیں کیا پکتے اور کیا خرد، جن کو دو نہ جانتے ہوں۔ اور جن کی وہ پوری پوری خبر نہ رکھتے ہوں۔ کبھی کوئی نہیں تو کہی دلواتے اور کسی کو اپنے ہی کارخانے میں نہ کر رکھ لیتے۔ کسی پر مقدمہ چلتا تو مقدمہ کا خوبی خود کو نہ کرتا۔ بے شمار پیواؤں اور شیخوں کی پورش اس طرح کرتے

کو کسی کو پڑا رہ چلتا۔ اور ان بھائیوں میں اتنا اتفاق تھا کہ شاید ہی دنیا میں کوئی بھائی ایسے ہوں جن میں اتنا اتفاق ہو۔ جب یونیورسٹی پارٹی بنی تو شیخ صاحب نے اس کی مخالفت کی، حالانکہ ان کے سرکندر کے خاندان سے گھرے مراسم متحہ مسلم لیگ کو پنجاب میں کامیاب بنانے میں شیخ صاحب نے پڑھ پڑھ کر حصہ لیا اور جب امرت سریں پاکستان کے قیام کے علاوہ میں فسادات ہوئے تو شیخ صادق حسن اور ان کے بھائیوں نے اپنے آپ کو خطرے میں ڈالی دیا۔ امرت سر کے مسلمانوں کو وفاع کے لیے سختیار ہتھیا کیے۔ دونوں بھائی شہر میں یوں گشت کرتے کہ جیسے اس مخصوصہ ذوج کے پیغمبر کا نذر ہے۔ نصیرا، سعید جاہ، ہمس پہلوان ان کے یقینیت تھے۔ کچھ مسلمان عورتیں بوجوں کے مندوں میں تھیں، انہیں سکھوں کے مخلوقوں سے ٹوک میں گزد کر، جب کہ سب لوگ انہیں لیکتے رہے، جاپنیج اور سیکھ راہنماؤں نے ان کا خیر مقدم کیا۔ اور یہ ان خواتین کو جمعیت سکھوں نے محفوظ رکھا تھا، اپنے ساتھے آئے۔ شیخ صاحب پر کسی سرکر نے حملہ کرنے کی جگہ اُنہیں کی۔ ان کی شخصیت ہی کچھ ایسی تھی کہ ہندو اور سیکھ بھی ان کا احترام کرتے۔ پھر جب امرت سر کے مسلمان دم توڑنے لئے تو شیخ صاحب کے قابین کے کارخانوں کے منتظر ہیں اپنا سامان لے کوں پر لادنے لگے تاکہ یہ سامان لاہور میں جائیں۔ جب شہر کے مسلمانوں نے یہ منتظر دیکھا تو شیخ صاحب سے لفڑا کہا ہے کہ ملکت ہے ہیں اور آپ کو اپنے کارخانے کی فکر ہے۔ شیخ صاحب نے کارخانے سے باہمہ اٹھایا اور دو ہبہ جسروں کے ساتھ روانہ ہوئے۔ پھر انہیں یہ فکر ہوتی کہ جو مسلمان عورتیں مشرقی پنجاب میں رہ گئی ہیں ان کو واپس لانا پاہیزے، یہ مخصوصہ بتو و شیخ صاحب نے بنایا اور حکومت سے منظوری اور تعاون حاصل کی اور وہ یہ شاہزادیوں کو مشرقی پنجاب سے نکال کر لائے۔ اگر پنجاب کے کسی علاقے میں مسلمانوں پر زیادتی ہوتی تو وہ کسی تحریک کے حرج مزدہ ہوتے یا کسی خود تحریک کے پیچے رہتے۔ تحریک کو منظم کرتے اور یہ دیرینہ روپے پیسے خرد کرتے۔ ہندوستان کی ہر اس تحریک میں شیخ صاحب نے پڑھ پڑھ کر حصہ لیا جس سے بری صیغہ کے مسلمانوں کا مفاد والستہ ہوتا اور پسخ نویز ہے کر پنجاب میں ہر تحریک شیخ صاحب کی آنکھوں اور پر خلوصی محترم و معقول شخصیت کی نظر کرتا۔ ان کے ایثار اور بے دریغ مالی امداد کی وجہ سے پھلتی چھولتی۔ شیخ صاحب خاموشش کارکن تھے اور انہیں شہرت سے نفرت تھی۔ جب مسلمانوں پر کہیں بھی کوئی ستم ٹوٹتا تو پنجاب سے پہلی آواز شیخ صاحب کی بلند ہوتی۔ کشیبر کی آزادی کی تحریک میں پھلی تحریکوں میں شیخ صاحب نے پڑھ پڑھ کر حصہ لیا۔ سماں گزیں اور خلافت کے زمانے میں شیخ صاحب پیش پیش رہے۔ نظر والی مسجد میں اذان دینے پر جب گولی چلی تو شیخ صاحب نے اعلان کیا کہ وہ خود مسجد میں اذان دین گے اور یہ قافلہ امرت سر سے روانہ ہوا جب پنجاب کی حکومت کو پتا چلا تو پیسلہ ختم کر دیا گیا۔

شیخ صاحب نے میرا تعارف میری خواہش کے مطابق سولانا نظر علی خان سے کروایا اور میں نے شیخ صاحب سے یہ عرض کی تھی کہ سولانا کی تحریریں مجھے پسند ہیں اور میں ان سے سحافت سیکھنا پاہتا ہوں۔ شیخ صاحب نے کہا۔ محل ایک تعارضی خط مکر کے آنائیں و استعمال کر دوں گا۔ میں نے خدا میں لکھا۔ مطلاعی۔ امید کہ آپ صبح الخیر ہوں گے میں عزیزم نصر اللہ نار بکا آپ سے تعارف کردار ہا ہوں۔ اسے سحافت کا شوق ہے۔ اگر آپ تھوڑی سی توجہ دیں گے تو آپ کی توجہ اور دل چسپی اس کے مستقبل کو درستہان کر دے گی۔ (والا)۔ آپ کا نیاز مند۔

جب شیخ صاحب نے خط پڑھا تو کہا: یہ کیا بکواس لکھ لائے ہو۔ صھاسی کسے کھتھ ہیں؟ میں نے کہا، اُسے جس کی اطاعت کی جائے۔ فرمایا۔ وہ سلسہ میرا صرف حضورؐ سے ہے ہے نظر علی خان کوں پیں؟ اور یہ مستقبل کی درستہانی کیا معنی؟ کیا میں کوئی بخوبی ہوں؟ اور نیاز مند کیا بکواس ہے؟ نظر علی خان میرے دوست ہیں۔ اور خیریت کیوں دریافت کی؟ کیا نظر علی خان کسی ایسے علاقے میں رہتے ہیں جہاں سے تحریت آنا مشکل ہے۔ یہ خط پھاڑ دو اور میں جو لکھا ڈیں وہ نکھو: "میری سلمانس وقت پڑھو، برس کی تھی اور میں انہنس کی تیاری کر رہا تھا۔ اب شیخ صاحب کا وہ خط ملاحظہ فرمائیں جو انہوں نے لکھوا یا۔۔۔ محترم نظر علی خان السلام علیکم۔ نصر اللہ خان میرے عزیزم ہیں اور جہر نہ ہم سیکھنا چاہیتے ہیں۔ آپ نے بڑے بڑے جزویت بنائے ہیں۔ ان پر بھی توجہ کیجیے۔ آپ کا مخلص شیخ صادق حسن۔"

ایک شاعر نے شیخ صاحب کی مدح میں قصیدہ کہا۔ قصیدے کا ایک مصروع یہ تھا: "اے ریس، این ریس، این ریس، این ریس۔" شیخ صاحب نے اسی مصروع پر شاعر کو پکڑ لیا۔ اور کہا کہ میں قصیدہ دیہیں ختم کر دو، ورنہ تیجہ اچھا نہ ہو گا۔ اور آگے دشمنا۔ کیوں کہیں گالی میرے لیئے کافی ہے؟ شاعر نے کہا ایسی بات میں نے اس مصروع میں کیا کہہ دی ہے؟

شیخ صاحب نے کہا: "میرا باپ ریس تھا، دادا ریس تھا، اور دادا کا باپ بھی ریس تھا لیکن اس کا باپ بہت غریب تھا۔ لہذا میرے دادا کو ریس کا بیٹا بتانا بہت بڑی گالی ہے؛ شاعر نے کہا۔ مصروع بھر سے خابج ہو جائے گا۔" شیخ صاحب نے جواب دیا۔ "میرا شجرہ چاہے بگڑ جائے لیکن بھارا مصروع بھر سے خابج نہ ہو، یہ بات مجھے منتظر ہے۔"

پاکستان بننے کے بعد میری پہلی ملاقات شیخ صاحب سے کہی برس کے بعد صدر میں ہوئی۔ شیخ صاحب کو جیسا امرت مر میں دیکھا تھا۔ وہ اب بھی دیسے ہی تھے۔ حقیقت پسند۔ قوم پرست۔ محبت وطن۔ خاموش قومی کا دکن۔ شیخ صاحب نے اختر علی خان کے یادے میں یہ بتایا۔ تم نے تو دیکھا کہ میں نے زمینہ دار کی کتنی مدد کی تھی مدد کی مدد ایک ایک ادارے میں اختر علی خان نے مجھ پر

تھے کیے ہیں بیس نے شیخ صاحب سے کہا اگر آپ فرمائیں تو میں آپ پر مضمون لکھوں اور یہ بتاؤں کہ آپ نے نہ صرف زمیندار کی مدد کی بلکہ ہر قومی ادا مے اور ہر قومی تحریک کی دل کھول کر فراموش طریقے سے چھپ چھپ کر مدد کی ہے۔ اس پر شیخ صاحب نے کہا مجھے اشتہاری شہرت پسند نہیں ہے جو کچھ میں نے کیا اپنا فرضی سمجھ کر لیا؟ اور پھر دوسری ملاقات پاکستان میں شیخ صاحب سے یہ یوں ہوتی کہ بایا شے اور دعویٰ عباد الحق صاحب نے مجھ سے یہ کہا کہ میں ان کے ساتھ شیخ صاحب سے بلوں اور ان سے یہ کہوں کہ وہ اُد کالج کے لیے اپنے اڑو رُسوخ سے چندہ دوائیں جب میں دعویٰ صاحب کے ساتھ شیخ صاحب کی نہ صحت میں حاضر ہوا اور ان سے دعویٰ صاحب کی خواہش ظاہر کی تو شیخ صاحب نے کہا۔ "صاحب۔ میں چندہ دوسریں سے اس طرح دلواسکتا ہوں کہ پہنچے میں خود چندہ دوں اور اتنا دوں کہ دوسریں سے اس سے کم کی توقع رکھوں۔ لیکن اب میری یہ حالت ہے کہ میں چندہ دینے کے قابل ہنیں رہا۔" شیخ صاحب تو بڑے دل کے آدمی تھے۔ وہ تو اپنی بات کہہ گئے لیکن میری شیعہ ٹھکل گئی۔ اور میں چوپ کہ شیخ صاحب کی دریا دل کے قصتے دعویٰ صاحب کوٹ چکا تھا اس لیے دعویٰ صاحب کی انکھیں بھی نہ ہو گئیں۔ دعویٰ صاحب کو شیخ صاحب کی یہ کھڑی اور سچی بات بہت پسند آئی اور کئی دنوں تک ہر رلنے جلنے والے کو یہ بات سناتے رہے۔

شیخ صاحب اکھر سے جسم کے آدمی تھے۔ گورا چٹارنگ، در میانہ قد، کشادہ پیشانی۔ کتری ہوتی سوچپیں۔ لمبی ناک۔ باریک پال۔ تو پھی مانگ۔ ہجھے کشمیری پنجابیوں کا سا۔ یوں امرت سر میں ایک سے ایک دولت مند پڑا تھا لیکن شیخوں کے خاندان کی قومی خدمات فراموش نہیں کی جاسکتیں۔

## مرزا عبید القادر بیگ

میں نے اجیر سے بنائے کام خان پاس کرنے کے بعد فی کام جیسی میں داخلہ لے لیا پر وفیر  
جیب الرحمن خان صاحب کا شمار ہندوستان کے صفتِ اول کے ماہرین تعلیم میں ہوتا تھا۔ وہ  
اس کام کے پرنسپل تھے۔ بڑے کے شکنے کے خوب رو انسان تھے۔ آوازیں مگن گرج تھیں۔ نصیاتِ تعلیم  
کا مضمون پڑھاتے تھے۔ ان کی زبان میں جادو تھا۔ ان کے لیکھر کے دوران جماعت کے کرسے میں  
ستانا چھا جاتا تھا۔ وہ اپنے مضمون میں اپنا تاثیل نہیں رکھتے تھے۔ انگریزی اور اردو زبانوں پر  
بڑی قدرت رکھتے تھے۔ وہ پان کا پیرا کئے میں دیا کر لیکر دیتے۔ پان میں خوشبو ہوتی۔ ایسی خوشبو  
بھروسہ دُور تک پھیل جاتی۔ صفتِ اول میں رُکایاں ہیں۔ اللہ مجھے، بڑے عاشقِ مزادِ انسان تھے۔  
اسی کام کے والیں پرنسپل ڈاکٹر پی سی لال تھے جو بے شمار مصنفوں میں ڈاکٹریٹ کر رکھتے تھے۔ ٹیکور  
کی یونیورسٹی شانتی یونیورسٹی سے ائمہ تھے۔ انگریزی مدرسہ و گیل پڑھانی تھیں جو بڑی خوبیوں کی مالک  
تھیں۔ ہم نے یہاں پڑھانے کافی ہیں سیکھا، اپنے قابل اسٹادوں کی صحبت میں وہ کچھ میکھا  
جو کتابوں میں ہیں تھا۔ ہمارے زمانے کے اسٹاد پبلٹے پھرتے کتب خانے تھے۔ اور علم کے خزانے  
تھے۔ میرے زمانے میں گورنمنٹ کام کام اجیر کے پرنسپل ڈاکٹریٹ شادروی تھے۔ ان کی شاگردی کا فرزد  
حاصل ہیں ہوا۔ البته میں نے ان کے انگریزی ادب کے لیکھوں میں ضرور شرکت کی ہے۔ یون تو  
سیاستداری صاحب نے مقرر ڈویژن میں انگریزی میں ایم اے کیا تھا لیکن انگریزی ادب میں ہندوستان  
میں ان کے لئے تھگے کا کوئی دوسرا شاید ہی کہیں ہوا اور بولانیہ میں بھی شیکسپیر کے بارے میں پروفیسر  
سیاستداری کی بات سند کے طور پر مانی جاتی تھی۔

میں نے کچھ دنوں میں اسلامیہ اسکول میں پڑھایا بھی ہے۔ یہ اسکول پہلے دریگاہِ مکیثی کا تھا۔  
پھر مکیثی نے اسے حکومت کے ہوالے کر دیا۔ اگرچہ یہ گورنمنٹ اسکول تھا لیکن اس کی اپنی روایات  
تھیں۔ یہاں صرف مسلمان بچے تعلیم پا تے تھے۔ اس اسکول کے پہلے ہمیٹ ماسٹر خان بہادر صاحب  
رضاحسین تھے جو مشہور افسانہ مختار رعنیہ سجاد نہیں کے والد تھے۔ ویسے خان بہادر صاحب کا سجاد نہیں

سے بھی رشتہ تھا۔ وہ بخنوں کے باشندے تھے۔ خان بہادر صاحب کے نامے میں معینیہ اسلامیہ اسکول کا دو سین بہت اچھا تھا۔ وہ اپنے اصولوں کے بڑی سختی سے پابند تھے اور وضع قطع اور طور طریقوں میں انگریز تھے۔ خان بہادر بھلو بجا کر سیاست میں بھی حصہ لیا کرتے تھے جیسے بیس نے ان میں سب سے بڑی خصوصیت یہ دیکھی کہ وہ جو شزادہ بے کی جگہ ہوش اور سو جد نوبت سے کام لیتے تھے۔ ان کی تقریر بڑی سمجھی ہوتی ہے۔ چون تھوڑے فقرے، آسان الفاظ اور سمجھہ میں آنکھی بات کہتے۔ چون کہ ہم مسلمان اُس زمانے میں جو شیل تقریری اور پچھے دار باتیں سخنے کے عادی ہو چکے تھے لہذا ہم پر خانی بہادر صاحب کی تقریر کا اثر نہ ہوتا۔ دیسے خان بہادر صاحب بڑے جوڑ توڑ کے آدمی تھے۔ اول و آخر وہ خان بہادر تھے۔ اپنے عہدو سے بہت اونچا اخنوں نے سرکار دربار میں مقام پایا۔ خان بہادر صاحب سے میرے تعلقات بہت اچھے تھے۔ اور حب وہ کراچی آئے تو ریڈ یو پاکستان کراچی میں ان سے تعلقات ہوتی۔ اور یہاں میں نے مختلف صوبوں میں پرانے کی بے شمار تقریری نشر کر دیا۔ اور اب یورپنا جیہے صاحب کا ذکر آیا ہے تو مرزا عبد القادر بیگ کے ذکر کے بغیر بات ہا مکمل رہ جائے گی۔

مرزا صاحب کے باسے میں میں جب کبھی سوچتا ہوں تو یہ اختیار یہ شعر زبان پر آ جاتا ہے:

غزال تم تو واقف ہو کہو بجنوں کے مرنے کی

دواز مرگیا آخر کو دیوانے یہ کیا گزری

اجیر میر داڑے کے مسلمانوں کی سادی سیاسی اور تعلیمی سرگرمیوں کے محور مرزا عبد القادر بیگ تھے۔ مرزا صاحب تحریکِ خلافت میں مولانا محمد علی اور مولانا شوکت علی کے رفیق تھا۔ اخنوں نے چیل کالی اور بڑی بڑی سختیاں جھیلیں۔ اخنوں نے قید خانے میں مولانا معین الدین اجیری سے عربی پڑھی اور علی گڑھ سے عربی زبان میں ایہ لے کا اسخان پاس کیا۔ فقہ اسلامی پر ان کی گہری نظر تھی۔ درگاہ پل کا صودہ مرزا صاحب کے تعاون سے تیار ہوا۔ اور انہی کی جدوجہد اور تعاون سے سردار عبید الرحمن نشر نے اسے مرکزی اسمبلی سے پاس کر دیا۔ کراچی میں اسی راہ تحریکِ خلافت پر جو تقدیر چلا گی، اُس کی تمام کارروائی کا ترجمہ، یعنی دھوکی اجواب دھوکی اور فیصلہ کا ترجمہ مرزا صاحب کی تھا۔ اور وہ اس درگاہ کراچی میں موجود تھے۔

اجیر میر داڑے میں مسلمانوں کی کوئی تعلیمی درس گاہ نہیں تھی۔ اجیر میں معینیہ اسلامیہ اسکول تھا جسے حکومت نے اپنی تحریک میں لے لیا تھا۔ مرزا صاحب نے بیادر میں محمد علی سیموریل اسکول فائم کیا جس کی مجلسِ انتظامیہ کے وہ صدر تھے۔ پس اجیر میں ایک اسلامیہ اسکول قائم ہوا اور نصیر باد چھاؤنی میں مسلمانوں کا ایک مڈل اسکول مسلم مڈل اسکول کے نام سے کھو لا گیا۔ میں

اس اسکول کا پرستہ مدرسہ اور مرزا صاحب کے تعاون سے بیوں نے اسے ثانوی مدرسہ بنایا۔ پہلے پوچھیے تو مرزا صاحب کی حیثیت اجیر میرزادہ اُن کے تدبیس شعبے میں سر سید کی تھی۔ وہ ماہر تعلیم سے زیادہ تعلیمی مسائل کو سمجھتے تھے۔ تعلیم کا کوئی ایسا مضمون نہیں ہے جو مرزا صاحب کے مطالعے سے نہ گزرا ہو۔ اور جس کے پارے میں مرزا صاحب نے اپنے خیالات کا اظہارہ کیا ہو مسلمانوں کی تعلیمی تیاری پر ان کی گہری نظر تھی اور ان کی یہ خواہش تھی کہ وہ اپنی زندگی میں ملات کے مطابق اس میں اقلابی تبدیلی پیدا کریں۔ مرزا صاحب نے داد دھا اسکیم پر پڑی کسختی سے عالماء انداز میں تبرہ کی تھا افسوس ہے کہ وہ اخبارات جسی میں مرزا صاحب کا تصریح شائع ہوا تھا اُب ان کی تلاش مشکل ہے۔

دوسری جنگِ عظیم کے بعد جب جان سار جنت بر صیر کی تعلیم کا نیا خاکہ تیار کر رہے تھے تو انہوں نے مشاورت کے لیے اجیر سے مرزا صاحب کو بلوایا۔ مرزا صاحب نے سرجان سار جنت کو یہ بحث کا کردہ اپنے ساتھ پہنچ دیا چاہتے ہیں۔ چنان چہ جب دہان سے منظوری آگئی تو مرزا صاحب نے بھی یہ خط لکھا کہ نور اجیر پلے آڈ۔ مجھے یہ خط دوسرے دن ملا۔ اور مرزا صاحب روانہ ہو چکے تھے۔ والپس پر مرزا صاحب نے (ایپی بدھو اسی پر) مجھے ڈانٹا اور یہ بتایا کہ سرجان سار جنت سے انہوں نے یہ سنا لیا ہے کہ وہ نئے تدبیس مضمون سے میں مسلمانوں کی قومی روایات اور تمدنیں و ثقافت کا خیال رکھا جائے گا۔ یہ بڑی لمبی سمجھت ہے جس کے لیے اس مضمون میں گنجائش مکالہ مشکل ہے۔

مرزا صاحب کا شمار اجیر میرزادہ کے صفتِ اُذل کے دکیلوں میں ہوتا تھا۔ بلکہ یہ کہنا یہے جا نہ ہو گا کہ ان کے لئے تھنگہ کا اور ان ایسی قابلیت رکھنے والا کوئی دوسرا دکیل نہ تھا۔ مرزا صاحب اپنے اور اپنے اہل خانہ ان کے کسی کام نہ آسکے۔ ان کی ساری زندگی مسلمانوں کے قومی مسائل حل کرنے میں صرف ہو گئی۔ اگر وہ چاہتے تو صرف اپنی دکالت کے ذریعے کرو ڈپتی ہی سکتے تھے۔ ان کے پاس اتنے مقدہ میں آتے کہ دو پیشان ہو جاتے۔ وہ بہت سے لوگوں کو ٹان لئے لیکن ہر شخص یہ سمجھتا کہ اگر مرزا صاحب نے اُس کی دکالت کی تو اس کی کامیابی یقینی ہے۔ لیکن مرزا صاحب کی مالی حالت اُس دکیل جیسی تھی جسے دین بھر میں ایک آدمی مقدمہ ہو۔ لیکن کہ مرزا صاحب اہل مقدمہ سے محنتا و صوری کرنے میں شرما تے تھے۔ یوں ٹکتا تھا کہ یہی دہ بکھتے ہوں کہ یہ ان کا فرض ہے اور جیسے مقدمہ کی پیروی کا معاوضہ یعنی رشتہ لینا ہے۔ اگر کوئی شخص مرزا صاحب سے مسودہ لکھوانا تو وہ لکھ دیتے۔ اور جب وہ مرزا صاحب سے پوچھتا کر کیا پیش کر دی تو فرماتے ہی تو سحوں سا کام ہے۔ اگر آپ مقدمہ دائر کرنے سے پہنچے مرزا صاحب سے فیس کے پارے میں پوچھیں گے تو فرمائیں گے۔ جسمی، بوجی میں آئئے ہے دینا۔ اور جب وہ مقدمہ جیت جاتا تو اُس کے بوجی میں گما، دے جاتا تھا۔ اور مرزا صاحب پلٹ کے لیے جسی نہ کہتے کہ کیا دیا ہے۔ بہت سے لوگ تو مرزا صاحب کو صرف چار پانی کا خرچ دے جاتے۔ مرزا

صاحب کے منشی کی حالت انہستے کسی قدر بہتر نہیں۔

میں اکثر یہ سوچا کرتا تھا کہ مرزا صاحب کس وقت سوتے ہوں گے، یکوں کو جب بھی جس کا جی  
چاہتا مرزا صاحب کے مکان پر پہنچ جاتا اور انھیں گھری نیند سے اٹھا کر اپنے ساتھ رے جاتا۔  
کسی کاڑ کا پولیس نے پکڑا یہ ہے تو مرزا صاحب اس کے ساتھ صفائح وینے یا اس کی سفادش  
کرنے تھا نہیں پہنچے جا رہے ہیں۔ کسی بستی میں کوئی جنگل اپنے ہوتا تو مرزا صاحب کو بستی والے بستے سے  
اٹھا کر لے جاتے۔ ابھی لکھنؤ کے یہاں ہیں تو ابھی درگاہِ مکیثی کے اجلاس میں پہنچ بیا وہیں تسلیمی  
مکیثی میں ہیں تو شام کو اجیر میں مسلم لیگ کے اجلاس میں۔ آج مرزا جی کے گھر میں سردار نشتر مرخوم کا  
نیام ہے تو کل قائمِ ملت لیاقت علی خان مرخوم نے تلو سے مرزا جی کو دہی بخوا لیا ہے۔ پاکستان کے قیام  
کے سیسے میں مرزا نے اپنی زندگی قربانہ کر دی۔ وہ مسلم لیگ کے کاموں میں اتنے معروف رہتے  
ہتھے کہ انھیں اپنے بہت سے مقدمات چھوڑنے پڑتے۔ ایک مرتبہ مرزا صاحب مسلم لیگ  
کو سل کے اجلاس میں شرکت کرنے کے لیے دہلی گئے تھے تو اجیر میں مسلم لیگ کے نوجوانوں  
نے مرزا صاحب کے نام سے، یو مسلم لیگ کے صدر رہتے، ایک اشتہار شائع کروائے شہر کی  
دیواروں پر لگوادیا۔ اشتہار کے مضمون میں حکومت کے بارے میں کچھ ایسے العاظ استغفار  
کیے گئے تھے جو قانون کی زد میں آتے تھے۔ چنانچہ مرزا صاحب دہلی سے آتے ہی گرفتار ہو  
گئے۔ اور جب انہوں نے اپنی گفتاری کی دیر پوچھی تو انہی کی خدمت میں وہ اشتہار پیش کر دیا گیا۔  
لوگوں نے مرزا صاحب سے کہا کہ جب اس اشتہار کا مضمون آپ نے ہنیں لکھا ہے اور اس  
پر آپ کے دستخط بھی ہنیں ہیں تو آپ اپنی صفاتی ہیش کر دیں۔ اسی کا جواب مرزا صاحب نے  
یہ دیا کہ یہی ایسا ہنیں کر سکتا۔ یہی لوگوں کو کیسے چھپسوادوں اور پھر اس سے مسلم لیگ کا  
ذفار بھی مجروم ہو گا۔

انگریزوں نے مرزا صاحب کو خسیدہ نے کی مہبت کو شکش کی۔ انھیں بڑے سے بڑا ہمدردہ  
دیئے کا لایک بھی دیا۔ لیکن یہ وہ لوگ تھے جو اپنی قوم کی خدمت کا بے پایا جزوں رکھتے تھے۔ وہ  
قلدر رہتے اور دیش تھے۔ دو کھنی ٹوکھی لکھاتے۔ موٹا جھوٹا پہنتے۔ اور قوم کی خدمت میں  
گئے رہتے تھے۔ یہی وہ لوگ تھے جن کے ایثار اور جن کی قربانیوں سے یہ قوم آج بھی باقی ہے۔  
آن کے دوں میں ایمان کی شمعِ نذرِ زمان تھی۔ ان کی تقدیر وہ میں بھلی کی چمک  
اور بادل کی گنج تھی۔

پاکستان بننے کے بعد مرزا صاحب اجیر سے کراچی آئٹھ آئے۔ سردار عبید الرتب نشتر نے  
لارنس روڈ پر انھیں رہنے کے لیے ایک مکان دلوادیا۔ پھر یہ ہوا کہ ہم نے مرزا جی کو کراچی کی

سرکوں پر مارے کھدیڑے پھرتے ہوئے دیکھا۔ انہوں نے یہاں بھی وکالت شروع کی لیکن کامیاب وکالت کے لیے اس عکس میں جن چیزوں کی صورت ہوا کرتی ہے، وہ سرزا صاحب کے پاس ہمیں تھیں مسلم لیگ نے ان کی خبر تک نہیں۔ حکومت نے ان کا حال احوال دیکھا اور یافت ہمیں کیا۔ اور پھر ایک دن ایک صاحب نے ہمیں بتایا کہ ہماری قومی حکومت نے سرزا صاحب کی خدمات کا وہ سند رہا۔ یہ ہماری قومی تاریخ میں یادگار ہے کا اور سند یہ ہے کہ حکومت نے انہیں اونچ کشتر پادیا ہے۔ چنان چانہ انہوں نے سرزا عبد القادر کو، تحریکِ خلافت اور مسلم لیگ اور تحریک پاکستان کے ایک علمیں کارکن کو۔ ایک ماہرِ تعلیم اور صلح تعلیم۔ ایک ناقابل فراموش خدمات انجام دینے والے قوم کے خادم کو پھری کے باہر نکل پا کر پر دو دو روپے معاوضہ لے کر قانونی دستاویزات پر چھپ لگاتے اور مستحکم رکھتے دیکھا۔ کمال تو یہ ہے کہ ہم نے ان حالات میں بھی سرزا جی کو حالاتِ زمانہ کی شکایت کر لئے اور راولنیاں قوم کی سردار ہری کا گھر رکھتے ہمیں سننا۔ اگر ان حالات میں بھی کوئی پاکستان کے خلاف ہر کوئی شکایت زبانی پر لانا تو وہ بکھر لےتا۔ آخری طرف میں سرزا جی کے دماغ پر فائی کا اثر ہو گیا تھا (اگر نہ ہوتا تو ہمیں تعجب ہوتا) اس حالت میں جیسا بھی پیری ان سے ملاقات ہوتی یا کہیں راستہ تھے جس میں ٹھیک ہو جاتی تو وہ ایک ہی بات کہتے، "نصر اللہ غان۔ تیار ہی کر لو، ان شاء اللہ ہم الجیر عز و جل جائیں گے، یہی یہ سمجھو، فتح ہی فتح ہے، تھوڑے سے دن اور، وہ گئے ہیں" ہم جیران تھے کہ سرزا جی سیاست پر بھی گھری نظر رکھتے ہیں، تو پھر وہ ایسی جذباتی بائیں کیوں کرتے ہیں۔ پھر ہم نے یہ سوچا جسی حالات میں سرزا جی گزر رہے ہیں اور جن حالات سے ان حالات میں آئے ہیں، وہاں ایسا سوچنے سے تھوڑی سی نذر گل جو رہ جاتی ہے، وہ ذرا آرام سے کٹ جاتی ہے۔ اگر سرزا جی یوں کہیں نہ سوچتے تو پھر کس طرح سوچتے۔ اگر وہ ان حالات کے مطابق سوچتے ہیں جن حالات سے پاکستان گزر رہا تھا، تو شاید وہ ایک پل بھی نہ نہ کرے۔ یہ میں سرزا جی کوچھی میں مرے لیکن میں سوچتا ہوں کہ وہ الجیر میں ہی مرے اور انہوں نے الجیر فتح کر لیا اور اب وہ وہاں ہیں جیسا فتح ہی فتح ہے۔

سرزا جی بڑے خوش نہ انسان تھے۔ لمبا قدر پھرہ مغلوں بیسا، علی گردھی بیشودا نی، روپی روپی، علی گڑھی پا جا سے۔ پاؤں میں پیپ ٹھیکشی دادھی پیشانی کشادہ پیجندیا بالوں سے غالی۔ ان کی تقریبی عالمانہ ہوتی تھیں۔ جو شش و جذبہ پہلت کم ہوتا۔ یہ میں لگتا کہ یہیے عدالت میں کوئی وکیل اپنے تقدیم کی پیروی کر رہا ہے۔

سرزا جی کے انتقال کی خبری مقامی اخباروں میں کچھ اس طرح شائع ہوئیں کہ یہوں نگاہ کے جیسے مسلم لیگ کا کوئی دالنیش مر گیا ہے۔

## رفیق عزازی

جس زمانے میں ہندوستان میں نشریات کا آغاز ہنیں ہوا تھا تو بھونپو کا پابجا یا گراموفون جسے بعض لوگ پھری یا توے کا باجا بھی کہتے تھے، گھروں کی نیشنٹ اور رفتہ تھا۔ اس زمانے میں سارے گوئے خانہ اپنے ہوا کرتے تھے۔ کیا خور تیں اور کیا مرد اور پھر گراموفون کے ریکارڈ جو "ہزار سالہ دوائیں" یا "کولمبیا" کمپنی بنایا کرتی تھی، وہ لالوں کے ساتھ بیٹلے اور یہ پڑھنگر لکھا جاتا تھا۔ ان دونوں ناموں میں ایک نام رفیق عزازی کا تھا اور دوسرا سجادہ سرور نیازی کا۔ رفیق اور سجادہ کے بعد تو متنے مشوقیہ لکھنے والے آئے کہ پھر ایمچیور کی شخصیص باقی ہنیں رہی۔ رفیق کلاسیکی موسيقی کا نام تھا جس میں بے پناہ نہیں ہوتیں۔ رفیق نے اپنی موسيقی سے اتنی شہرت حاصل ہنیں کی جتنا اور کسٹر کے نغموں سے کی۔ چنانچہ پاک و ہند کے آنکھڑا کپوڑوں میں رفیق کا نام سرفہرست آتا تھا:-

لاہور کی ایک فلم کمپنی ہیر راجھا بنارہی تھی۔ اس میں ہیر کا دل امرتسر کی انور ادا کر رہی تھی اور رفیق اس فلم میں راجھا تھا۔ رفیق کی ہمراں وقت یہی کوئی بیس کمپنی کی ہوگی۔ انور اٹھاڑہ برس کی ہوگی۔ چنانچہ ہیر راجھا کے کھیل کھیل میں یہ دونوں سچ پیچ ہیر راجھا بن گئے۔ اور دونوں نے شادی کر لی۔ جب انور کی ماں کو یہ معلوم ہوا کہ بات بہت آگے بڑھ گئی ہے تو وہ انور کو امرت سر لے آئی اور رفیق دیوانہ ہو گی۔ وہ امرت سر جلا آیا۔ ادھر انور دستیار تھا نہیں۔ وہ کڑی تکڑی میں تھی۔ انور کی ماں نے مختلف ذرائع سے رفیق پرہ زور ڈالا کہ وہ انور کو طلاق دے دے۔ رفیق تو خبر کی تیار ہوتا یہی نہ جانے انور کو کیا پی پڑھائی تھی کہ وہ تیار ہو گئی۔ اور جب رفیق سے پوچھا گیا کہ وہ کی کہتا ہے تو اس نے کہا کہ اگر انور خود ہیر سے پاس ہا کو طلاق مانگے تو میں اسے طلاق دے دوں گا۔ چنانچہ انور اور اسی کی ماں اور کچھ لوگ انور کو لے کر "کام ا حصاء یہ" کی کوشش پرہنچ گئے۔ اور سب لوگوں کے سامنے انور نے طلاق مانگی، تو رفیق نے طلاق دے دی۔ انور کی ماں ایکٹ اشامپ پسپر سامنہ لاٹی تھی جس پر رفیق نے دستخط کر دیے۔ اور آخر میں رفیق نے یہ کہا کہ

یہی انور سے علیحدگی میں یا یہی کرنا چاہتا ہوں۔ اور جب یہ دونوں علیحدگی میں ملے تو مل گئے اور دونوں کا یہ پھر زندہ ہو گیا اور دونوں نے چاہا کہ وہ کسی طریقے سے بیہاں سے بخل بھائیں چنان پھر رفیق کے ایک دوست نے انور کی ماں سے یہ کہا کہ یہ اسٹا اسپ پریپر اس وقت تک بے کار ہے جب تک کہ اس پر کسی بڑے آدمی کے دستخط ہنیں ہوں گے۔

میونسل مکشنر صدیقی بھی بیہاں موجود تھا۔ وہ گاما ہماری کا دوست تھا۔ رفیق کے دست نے انور کی ماں سے کہا کہ تم گاتے ہے کہو کہ وہ صدیقی سے کہے کہ وہ اس پر دستخط کر دے۔ اور رفیق کے اسی دوست نے صدیقی سے کہا کہ جب گاما تم سے دستخط کرنے کو کہے تو تم صاف انکار کر دینا۔ اور گاما سے یہ کہا کہ جب صدیقی دستخط کرنے سے انکار کرے تو تم غصے میں اٹھا پڑھ پھاڑ دینا۔

چنان چہ انور کی ماں نے گاما سے کہا کہ تم صدیقی سے کہہ کر اسٹا اسپ پریپر پر دستخط کر اداد۔ گاتے نے صدیقی سے کہا اور صدیقی نے انکار کر دیا اور گاتے نے غصے میں آکر اسٹا اسپ پریپر پھاڑ ڈالا۔ انور کی ماں سخت پریشان ہوئی اور رونے لگی۔ رفیق کے اسی دوست نے کہا۔ اس میں رونے کی کیا بات ہے۔ باہر تماں گا گھر رہا ہے۔ تم باذار جاؤ اور ایک اسٹا اسپ پریپر، وہ طلاق نامہ لکھوادا۔ یہ صدیقی سے دستخط کر دالوں گا۔ صدیق نے بھی ہامی بھر دی۔

انور کی ماں اپنا ایک آدمی بیہاں چھوڑ گئی۔ یہ شخص نمازی تھا۔ انور کے دوست نے کہا۔ نماز کا وقت ہو گیا ہے۔ چنان چہ جو لوگ بیہاں موجود تھے وہ نماز کے لیے صفت بنانے لگے۔ اور جو آدمی انور کی ماں چھوڑ گئی تھی اُس سے انہوں نے امام بنایا۔ اس صرف سے یہ رفیق کا ایک دوست میکسی لے کر آگئا۔ پھری صفت میں جتنے لوگ تھے انہوں نے انور اور رفیق کو لاہور کی طرف روانہ کر دیا۔ اور خود گھر آگئے۔ اور بیہاں گاما ہماری یہ رہ گیا تھا جو کھڑی کھاٹ پر بیٹھا حلقہ پر رہا تھا۔

جب امام صاحب نے السلام پھیرا تو گاتے نے کہا کہ انکار سے بچے جو لوگ تھے وہ پہلے ہی السلام پھیر گئے۔ اور یوں انور ہاتھ سے بخل گئی اور کافی صرف سے رفیق کے ساتھ رہی اور پھر رفیق نے انور کو اذتیہیں ہمہ بیٹھیں۔ وہ اُس سے خرچ کے لیے پیسے نہیں دیتا تھا اور بات بات پر ہنگامہ ہوتا۔ اس کے علاوہ رفیق دوسری عورتوں کے ساتھ رہتا تھا اس آخر جمیروں ہو کر انور اپنے ایک رٹکی کے ساتھ اپنے گھر گلی آئی۔

رفیق کی زندگی میں عورت کی حیثیت بیاس کی تھی۔ جب بیاس اور عورت پرانی ہو جاتی تو وہ بدل دیتا۔ اس طرح اس کی زندگی میں کہی عورتیں آئیں اور کہی عورتیں گئیں۔ وہ کہنوں تو ہنہیں تھا۔ لیکن اپنی کافی بیوی یا اولاد سے زیادہ وہ اپنے اوپر خسرہ کرتا۔ اس نے فلوں سے کیا۔ دیکھیو

سے کیا۔ ریکارڈنگ کپنی سے کیا۔ دلیس کے گھوڑوں اور اپنی ذات پر خوب اڑایا۔ وہ جتنا کہتا اس اڑا دینا پہلویاں س تھے چورتی گئیں اور ان کے پچھے ان کے ساتھ چلتے جاتے۔ اور آخری عمر میں جب رفیق ساتھ برس کا ہو گیا تھا تو اُس نے انک لڑکی سے شادی کر لی اور آخری عمر تک وہ اُس کے ساتھ رہی۔ اس کے پچھے بھی ہوئے۔

رفیق کو شاعری سے بڑا شغف تھا۔ وہ اُد و اور انگریزی بھل خوب لکھتا اور بہتر لکھتا۔ وہ سخن فہم بھی تھا۔ ایک مرتبہ انگریز شیرانی فلینگ روڈ پر کھڑے تھے۔ رفیق آیا اور ہٹنے لگا کہ انگریز صاحب! اڑا میرا! ایک شعر سنئے۔ انگر نے داد دی۔ شعر بہت اچھا تھا۔ انگر نے لہا کہ تم شاعری کیوں نہیں کرتے؟ تو رفیق نے کہا۔ اگر آپ اصلاح دیئے کا وعدہ کریں تو یہ شاعری شروع کر دوں۔ انگر نے انکار سے کہا۔ ”بھلا میں اس قابل کہاں؟“ تو رفیق نے سائیکل کے پیڈل پر پاؤں مارا اور کہا۔ ”اچھا جب آپ اس قابل ہو جائیں۔ تو مجھے بتا دیجیے گا۔“ اور انگر رفیق کو دیکھتا رہ گیا۔

رفیق کے گردے خراب ہو گئے تھے۔ وہ پریز ہنیں کرتا تھا۔ وہ بڑا خوش خواہ تھا۔ دوست احباب کی دعوییں کرتا۔ اپنے ہاتھ سے کھانا پکھانا اور خوب پکھانا۔ وہ گوشت بازار سے خود خسیدہ کر لاتا۔ اور اُس کا قدرہ بناتا۔ ایسا تو رہ میں نے بہت کم کھایا۔ میں اور جہانی اور قاضی اور آر صریحیتی انگر اُس کی دھونوں میں شرپ ہوتے۔ باتے سے اُس کا بڑا گھرا یارانہ تھا اور میری اور رفیق کی دوستی ہاتے ہی کی وجہ سے ہو گئی تھی۔ یہ دونوں بڑے حاضر جواب تھے۔ خوب ایک دوسرے پر پوچھیں کرتے جہاں بیٹھ جاتے رفیق لگ جاتی۔

ایک مرتبہ ایک یوں ہی سالگرہ ایک خوب صورت جوان لڑکی کے ساتھ، بوساپد اس کی بیوی تھی، ایک بس اسٹینڈ پر کھڑا تھا۔ جوں کا ہمینہ تھا۔ لڑکی کا چہرہ دُسوپ اور گرمی سے سُرخ ہو گیا تھا۔ رفیق نے کہا۔ ”یاد یہ شخص کتنا کالم ہے۔ اس بڑکی خوب صورت لڑکی کو دیکھو۔ میں یہ کھڑا ہے۔“

باتے نے کہا۔ ”تو سمجھتا ہیں۔ وہ اسے کاری کر رہا ہے۔“

رفیق جب بیوی کی فلم کمپنی میں ہیوزک ڈائرکٹر نام تو وہ رفیق صاحب کو اپنے ساتھ لے کر ہمارے دوست مجید دکیل کے یہاں آتا اور بالآخر اپنے ساتھ دہاں لے جاتا۔ اُستاد عاشق علی خاں بھی سوٹ بوٹ اور سر پر فیٹ پریٹ لگا کر دہاں ہمیشہ جاتے اور پھر جب اُستاد کوئی پیزی محفل میں پیش کر کرچتے تو وہ رفیق سے کہتے اور رفیق ایک آدم پیزی نہیں کرتا۔ اور ہم سب اُسے اشیش چھوڑنے جاتے۔ اُس وقت رفیق بہت دُ بلاست لا اور بہت خوب صورت تھا۔ یہ اُس کی امانتی جوانی

کا زمانہ تھا۔ ایک دن میں نے رفیق سے کہا۔ "اس تنہا عیش و عشرت سے بچنے کیا تھا؟ تو نے لگ کر کوئی کام نہیں کیا؟"

رفیق نے کہا۔ "مُن! جب تم لوگ کہ جنہوں نے دُنیا میں موجود مزے نہیں لوٹے ہیں، مُرنے لکھ گے تو اپنے دل میں حسرتیں لے کر جاؤ گے۔ اور جب میں مُردوں گا تو میں دُنیا سے کہوں گا۔ اے پڑپول اپنا سُنہ دوسری طرف کو لے۔ میں نے سب کچھ دیکھ دیا ہے۔ اب میرے دل میں کوئی حسرت نہیں ہے۔"

اور جب رفیق بہت بیمار ہوا تو میں نے کہا۔ "مجھاتی۔ اب تو توہہ کر لے اور اپنے لیے دُعا کر۔" تو رفیق نے قہقہہ لگایا اور کہا۔ "ہم اللہ میان سے روٹھے ہوئے ہیں۔ اگر وہ ہمیں نہیں منلاتے تو ہم آنحضرت کیوں منائیں۔ خیر یہ سارے اللہ میان سے معاملاتہ ہیں جو اب وہیں طے ہوں گے۔" اور پھر کچھ دنوں کے بعد یہ خبر کیا کہ رفیق نے دُنیا سے سُنہ دیکھ دیا۔

---

## اسٹاد بندو خان

اسٹاد بندو خان نے ساز کو آواز بنادیا۔ یوں آواز کا تعلق سُننے سے ہے لیکن بندو خان نے اسے دکھا بھی دیا۔ بندو خان نے ساز نگ کو سورنگی بنایا۔ بلکہ سارنگ کے پردنگ میں سورنگ بھر دیے۔ اتنا بڑا کاروڑ پیدا ہوا ہے اور تریخ امید ہے کہ آئندہ بھی پیدا ہو۔ بندو خان اس جاتی دنیا کی اخسری بہار تھے۔

میں اسٹاد بندو خان کو جب سے جانتا ہوں جب وہ ہمارا بہترنگو جی راڈ بلکر کے دوبار کی رونق تھے مشہور سازنگی نواز اسٹاد اللہ دیتے خان کے ساتھ ان سے نیاز حاصل ہوتا۔ کہتے ہیں کہ جو کام نام سیقی اپنی آواز سے لیتا تھا، بندو خان وہ بادو اپنی سازنگ سے جگاتے تھے۔ بندو خان کے بارے میں یہ قصہ بہت مشہور ہے کہ ریاست اندور میں چہار اجر کے محل کے پیچے ایک پنڈت کی دکان تھی۔ اس دکان میں لال اور پیدیوں کے پیخڑے ملکے بستے تھے، وہ ان پونڈ دن کا کاروڑ بار کرتا تھا ایک دن بندو خانی سازنگ لیے ادھر سے گزر رہے تھے۔ انہوں نے یہ پونڈے دیکھے تو انہیں رحم آیا۔ خان صاحب نے پنڈت جی سے کہا۔ نئے مئے پونڈ دن کا کیوں عذاب کیتے ہو؟ انہیں چھوڑ دو۔ پنڈت جی نے کہا۔ پھر کھاؤں کھاؤں کیا۔ بندو خان نے لاویں کا پنجہ و کھول دیا۔ ساکے لاں اڑ گئے۔ پنڈت جی نے دو یلا کیا تو بندو خان نے کہا۔ اچھا تھاری مرضی الگی ہے تو ہم انہیں پیلا دیتے ہیں؟ یہ کہہ کر انہوں نے سازنگ سے لاویں کی آواز نکالی تو سارے لاں ملپٹ کرو اپس پیخڑے میں آگئے۔ ایسے کئی قسمتے بندو خان کے بارے میں مشہور ہیں۔ اور خیریر یہ تو قصہ نہیں ہے، واقعہ ہے کہ سردار پیشیل کا بلڈر پریش جب بہت بڑھ جاتا تو وہ اسٹاد بندو خان کو بلا کر سازنگی مُنتہ اور بلڈر پریش کم ہو جاتا۔ سردار پیشیل نے بندو خان کی بہت خوشامدگی کہ دو پاکستان نے جائش اور یہ بھی وعدہ کیا کہ وہ ان کی سیوا کریں گے، ان کے خاندان کی خلافت کا ذمہ بھی میں گے لیکن بندو خان کے حالات نے انہیں دلی چھوڑنے پر جبور کر دیا یعنی تے سردار پیشیل کے خطوط جو بندو خان کے نام آئے تھے، دیکھئے ہیں۔

یوں بندو خان کے ہم عصر اور بھی بے شمار سازنگی نواز تھے۔ مثلاً اللہ دیے خان اندر وائے پانی پت وائے عاشق حسین خان، استاد جمو خان۔ لیکن بندو خان نے عام روش سے ہٹ کر اپنی راہ سب سے الگ نکالی۔

بندو خان سے پہلے سازنگی بجائے واے گھے کا پورا انگ سازنگی میں نہیں آتا سکتے تھے سازنگی محض سنگت کا ایک ساز تھا۔ بندو خان نے سازنگی کو آواز اور زبان عطا کی اور اس کو ایک انفرادی چیخت بخشی۔ بندو خان نے گز سے سازنگی بجائے کا پورا اسٹائل پدل ڈالا۔ بندو خان سے پہلے گھمنے سے سازنگی بجائی بھتی جس سے دماغ کو ٹھوکریں لگتی تھیں۔ بندو خان نے اس میں پانی ایسی روایی پیدا کی۔ بندو خان سے پہلے سازنگی میں روادے کا تار ڈالا جاتا تھا جو سنگت کے لیے ہوتا تھا۔ لیکن اس تار سے راگ کا ناٹ اور مختلف یقینیتیں پیدا نہیں ہوتی تھیں۔ اس لیے بندو خان نے یہ کمی دوڑ کرنے کے لیے اس میں لوہے کے تار ڈالے۔ غرض کہ بندو خان نے سازنگی میں زبردست تبدیلی پیدا کی اور اب یہ نئی سازنگی بندو خان کی سورنگی کھلانے لگی اور اسی نئی سازنگی یا سونہنگی سے انسان کے مزاج کا سرخود اور یقینیت پیدا ہوتے لگی۔

بندو خان کا سازنگی کا اپنا مکتب ہے۔ کوئی سازنگی نواز ابسا نہیں ہے جس نے بندو خان کا انگ جان بوجگر کیا ہے جانے بوجھے اپنایا ہے ہو۔ یوں بندو خان سب سازنگی نوازوں کے استاد ہھر تے ہیں۔ ویسے بندو خان کے شاگرد بھی بے شمار ہیں جو میں سے چند کے نام جو میں نے خان عنہ سے سخن نہیں اور مجھے یاد رہ گئے ہیں، یہ پیس۔ چھوٹے خان کھلتے والے، امام الدین خان برودھے والے، صغیر خان، جعفر، نذر محمد اور خود ان کے صاحبزادے استاد امراؤ بندو خان۔

استاد امراؤ بندو خان یہ کہتے ہیں کہ بادا نے دوسری نیک مجھے صرف سازنگی کا گز سنبھالا سکھایا ہے اور وہ اسی کی مشنگ کرتے رہے۔ وہ کہتے تھے کہ بڑے بڑے استاد اوس پی سیخا گز لگاتے ہیں۔ جب نیک گز سنبھالا نہ آئے، سازنگی بجانا اپنا مذاق ادا نہ ہے۔ سوال یہ ہے کہ استاد امراؤ بندو خان نے اپنے والد کی طرح صرف سازنگی ہی پر اپنا وقت صرف کیوں نہیں کیا تو اس کا جواب استاد امراؤ بندو نے یہ دیا کہ وہ طوائف کے ساتھ سازنگی بجانا نہیں چاہتے تھے دوسری یات یہ ہے کہ بندو خان کا ریاض اور ذوق و شوق دیکھ کر استاد امراؤ بندو خان یہ سوچتے تھے کہ اب بندو خان تو کوئی نہیں بن سکے گا لہذا پیٹ پانے اور اپنا موسیقی کا شوق پورا کرنے کے لیے موسیقی سیکھانا کے لیے ضروری ہے۔ یہ صحیح ہے کہ امراؤ بندو خان، سازنگی، بندو خان کی طرح تو نہیں بجا تے۔ لیکن بندو خان کے بعد اس رنگ میں ان سے ایجھی سازنگی کوئی نہیں بجا تا۔ ایک مرتبہ میں اور استاد بندو خان اور امراؤ خان شاہد بھائی کے بیان سمجھے ہوئے تھے۔

امراو خان گارہے ہے تھے اور اس غضب کی تائیں اٹا رہے تھے کہ لوگ جھوم اٹھے۔ جب وہ گانا  
ختم کر چکے تو یہ نئے کہا۔ "استاد یوں لگتا ہے کہ امراو خان آپ کی سازنگی کھول کر پی گئے ہیں۔"  
استاد یہ بات سن کر بہت مختل ہوئے۔ شاہد بھائی نے بتایا۔ یہ سازنگی پر ریاض نہیں کرتا۔ وہ  
سازنگی بھی بہت اچھی بھاتا ہے اور پھر شاہد بھائی نے بتایا کہ آل انڈیا ریڈیو کے دلی اشیش سے  
استاد کا سازنگی کا پروگرام نشر ہوا تھا۔ امراو خان قریب بیٹھے تھے۔ الفاقہ سے استاد سازنگی بجا  
بجاتے ہے ہوش ہو گئے۔ بندو خان نے فوڑا سازنگی اٹھا لی اور جہاں سے استاد نے بجانا پھوڑی  
مختی، وہاں سے انھی کے انگل میں بجا نام شروع کر دی۔ استاد ہوش میں آپکے تھے اور وہ امراو  
بندو خان سے سازنگی سنتے رہے۔ جب انہوں نے استاد سے یہ پوچھا کہ کیا میں آپ کے نام کا  
اعلان کر دوں؟ استاد نے کہا۔ ہاں۔ یہ امراو خان کے لیے ان کی زندگی میں بہت بڑا اتفاق  
تھا۔ وہ نہ من کے معاہلے میں کوئی پاپ اپنے بیٹھے کی کمزوریوں کو اپنے ذمے نہیں لیتا۔

بندو خان کا تعلق ولی کے مشہور گھانیکوں کے گھرانے سے تھا جس میں بڑے بڑے کلاسکار  
گزرے ہیں۔ مثلاً استاد سنگھ خان، استاد حسن خان، استاد سکھڑا خان، کلود خان، بے جان خلن،  
چاند خان، عثمان خان اور رمضان خان (یہ استاد بندو خان کے بھائی ہیں، اور بقیہ حیات ہیں)  
استاد چاند خان نے بڑا نام پایا ہے۔ یہ بندو خان کے سامنے تھے۔ ان کے بے شمار شاگرد ہیں۔  
شاہد احمد دہلوی بھی انھی کے شاگرد تھے۔ استاد بندو خان نے استاد سانگھی خان سے سازنگی سیکھی  
اور پھر ایک درویش کا مل سے کہ جن کا نام سیال الحد شاہ تھا، بہت فیض پایا۔ استاد بھی کبھی کبھی  
سرسأگر بھی بجا لیتے تھے۔

استاد بندو خان کو سازنگی سے عشق تھا۔ وہ اسے اپنے ساتھ چار پانچ پور کھ کر سوتے۔  
جب تک جائے تو ہے تھے، بجاتے رہتے۔ صبح اٹھتے تو سازنگی لے کر بیٹھ جاتے۔ وہ سازنگی  
میں غرق تھے۔ انھیں کو ۷ دوسرا شوق نہ تھا۔ سازنگی ان کی محبوبیت تھی۔ ان کی جنم جنم کی سنگی  
ساختی۔ لیکن تھیں آل انڈیا میوزک کانفرنس ہوئی تو یہ اندر سے ریل میں سازنگی بجا تے چلے۔  
لیکن اترے تھانگی میں بیٹھے تو سازنگی بجا تے رہے۔ کانفرنس میں سازنگی بھائی، خوب داد پانی۔  
بڑے بڑے انعامات حاصل کیے۔ لگھ آتے تو سازنگی لے کر بیٹھ گئے۔ وہ داد دہش سے  
بے نیاز تھے۔ کھانا بہت کم کھاتے۔ گوشت بالکل نہ کھاتے۔ سبزی ترکاری یا سندوچانہ  
کھانا لکھاتے۔ جہا راجہ بلکر کے محل میں ہمہ پرسی رہ کر بہندوانہ کھلتے کے ٹاوی ہو گئے  
تھے۔ موٹا جھوٹا پہنچتے۔ بات کرتے تو صرف سازنگی کی۔ بندو خان کے سینے میں اپنے پیش رو  
سازنگی نوادری کا سارا علم پھرا رہتا تھا جو انہوں نے دو کتابوں میں کھول دیا ہے اور یہ کتابیں

بازار میں ملتی ہیں۔ ان میں سے ایک کامنام "جہر موسیقی" ہے۔ اس میں استاد بندو خان نے سوت مینڈھ کی سرگم اور تاؤں کی قسمیں بتائی ہیں۔ بندو خان کی دوسری صورت کہ آڑا تصنیف آئینہ موسیقی ہے۔ یہ دراصل چائیکوں کا سینہ گزٹ ہے۔ اس میں یہ بتایا ہے کہ تمہل کے راگ کس طرح بنائے جاتے ہیں۔ اس طرح بندو خان نے کوئی راگ پر دے میں نہیں رکھا۔ بخاری صاحب سنبھلے بندو خان کا ایک واقعہ اپنی کتاب سرگزشت بخاری میں لکھا ہے۔

بخاری صاحب نے لکھا ہے کہ ایک مرتبہ مجھی میں ان کے مکان پر استاد بندو خان اور یہاں پہنچنے والے چائیکوں کی نیام فرماتے۔ ایک دن بندو خان نے یہاں صاحب سے پوچھا۔ آپ کے کمرے میں رات کو دیوتک بجلی جلتی رہتی ہے۔ آپ کیا کرتے رہتے ہیں؟ یہاں صاحب نے کہا۔ "نمک سخن کرتا ہوں:

بندو خان نے کہا۔ "دن بھر میں کتنے اشعار کہہ لیتے ہیں؟" یہاں صاحب نے کہا۔ بھی پوری نفرزل ہو جاتی ہے۔ کبھی دو چار اشعار ہو جاتے ہیں۔ اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک شعر بھی نہیں ہوتا۔" استاد نے کہا۔ "ریاض کی کمی معلوم ہوتی ہے۔"

بندو خان ۱۸۸۰ میں پیدا ہوئے۔ ظاہر ہے کہ شروعِ شروع میں انہوں نے پیٹ پاٹتے کے لیے چائیکوں اور طوالقوں کی سنگت بھی کی ہوگی۔ لیکن جب وہ جوان ہوئے اور اپنی کافی شباب پر آیا اور ہندوستان میں ان کا شہر ہوا تو اس زمانے میں موسیقی کے قدر ان راجھے مہاراجھے تھے۔ اور ان کے دربار سے بڑے بڑے موسيقار منسلک تھے۔ اور وہ ان کلاکاروں کی سرپستی اور حوصلہ افزائی کرتے۔ موسیقی میں انہوں کے تکوچی راوہنگر کے دربار کے برابر کوئی دوبارہ نہ تھا۔ ہر سال ہولی کے موقع پر ہندوستان کے کونے کونے سے بڑے بڑے چائیک اور ناٹک یہاں آتے اور اپنے فن کا مظاہرہ کر کے اتنا لے جاتے کہ کئی سال تک اسی پر گزد بسرا کرتے۔ استاد بندو خان سرخوم ہمارا جہاں انہوں کے دربار سے منسلک تھے۔ یہاں ان کی بہت قدر بختی۔ ہمارا جہاں کی ہر ضرورت کا خیال رکھتے۔ یہاں بندو خان نے، ہندوستان کا کوئی نامی گرامی موسيقار ایسا نہیں ہو گا جس کے سامنے سارے نہ بجا تی ہو۔ اور مرنے کی بات تو یہ ہے کہ بندو خان کے باعث پر صرف ہمارا جہاں داد نہیں دیتے تھے، عظیم موسيقار بھی اپنا گھان ختم ہوئے کے بعد استاد سے پیٹ جایا کرتے تھے۔ استاد بندو خان نے مجھے بنایا۔ ایک رات میں اور جادیے والے جب علی خان، شام سے جو ایک راگ پر شروع ہوتے تھے صبع ہو گئی۔ ہمارا جہاں نے دونوں کو بہت انعام دکرام دیا۔ اور ہم دونوں چپٹ گئے۔ شاہزاد بھائی نے "راگ زنگ کی رات" کے عنوان سے

اپنی کتاب "اجڑا دیوار" میں استاد بندو خان کا ایک واقعہ لکھا ہے۔ شاہد بھائی لکھتے ہیں:

استاد بندو خان سازنگی نواز یکتائے روزگار تھے۔ انہوں نے بانس کی ایک سازنگی بنائی تھی۔ یہ سازنگی جتنی چھوٹی تھی اس کی آواز اتنی بڑی تھی۔ دلی کی آندری میں استاد نما اور ضریبیں ملا کر چکے۔ آج میں بھی آپ کو ایک بجوبہ سناوں گا۔ سب متوجہ ہو گئے۔ آپ لوگوں نے دیپک راگ کا نام تو بہت سُنا ہو گا۔ میں آپ کو آج دیپک راگ سُناوں گا۔"

استاد چاند خان (جو موسیقی کے عالم بھی ہیں اور استاد بندو خان کے ماہوں زاد بھائی اور خلیفہ بھی ہیں) ترکیب کر بولے اسے۔ "مہین بھائی صاحب، دیپک نہ بکایے، کچھ اور بجا یے۔" بندو خان نے کہا۔ "چاند خان۔ درودست دیپک سے آگ ہیں لگے گی یہ چاند خان نے کہا۔" بھائی۔ سنتہ تو میں ہیں کہ دیپک سے بچئے ہوئے چرانغ جل اشتبہ ہیں اور آگ لگ جاتی ہے۔ اور آگ لگ جانا کوئی اچھی بات تھوڑی ہے۔ اسی لیے یہ آگ متروک ہو چکا ہے۔ ہم اگر دیپک کی اس روایت کو زیبی مانیں، انت بھی یہ تو مانتے ہیں کہ دیپک مخصوص راگ ہے۔ اس کے گانے بجانے سے ضرور کوئی نقصان پہنچ جاتا ہے؟" بندو خان صاحب نے کہا۔ "چاند خان تم پنڈت ہو۔ کتابیں پڑھ پڑھ کر عجیب باقیں سناتے ہو۔" شاہد بھائی لکھتے ہیں۔ بندو خان نے کہا۔ "اچھائی تو ہو۔ آئندہ مہین بجا یہیں گئے ہیں۔" یہ کہہ کر انہوں نے دیپک راگ چھپیر دیا۔

راگ میں کوئی غیر معمولی بات نہ تھی۔ سید حاسادا راگ بھا۔ خان صاحب نے خوب جی لکھا کہ بجا یا لگز جب تک بجا تے رہے خدا نخواہ بیعت مکدر، رہی شاید وہم اپنا کام کر گیا۔ انہوں نے سازنگی رکھی تو صبح کی اذانیں ہوئے گیں۔

ستبر کے پہلے ہفتے میں دلی میں آگ ملکنی شروع ہوئی۔ قرول باغ ختم ہوا۔ سپتی منہڈی ختم ہوئی۔ پہاڑ گنج ختم ہوئا۔ آدھا شہر جل چکا تھا۔ شہر کے کئی مسلمان پرانے قلعے اور بھايوں کے مقابرے میں جا پڑے۔ بندو خان صاحب بھی لاہور پہنچے اور ایک سال کے بعد کراچی آگئے۔ انھیں رہنے کے لیے میہان کوئی ڈھنگ کی جگہ نہیں ملی۔ چار کاراں کھیت کے دیوانے میں پڑے رہے۔ ہنایت عسرت اور ڈھنگ و ستر میں آخری ٹھریپر ہوئی۔ چاند خان صاحب دلی ہی میں رہ گئے۔ سالہا سال کے بعد اُن سے ملاقات ہوئی اور میں نے انھیں دلی کا دو ہزاری جلسہ یاد دلایا۔ خان صاحب

تقریر منش اور قیق القلب آدمی ہیں، آبدیدہ ہو گئے۔ بولے: ”بھائی صاحب! آپ نے دیکھ لی دیکھ کی مخوسست۔ ولی جل گئی ہم تو تیر میں نہیں ہیں، مگر ہمارے دلوں میں فراق کی آگ مل گئی ہوئی ہے۔ یہ آگ آنسوؤں سے بھی نہیں بچتی۔ ایک ایک کو انکھیں ڈھونڈتی ہیں اور ناکام پلٹتی ہیں۔“

جب میری آخری ملاقات بندو خان صاحب سے ہوئی تو میں نے ان سے پوچھا۔ یہ آپ پانس کی سازنگی کیوں یہی پھرتے ہیں۔ ایسا ہی اپنی وضع کی سازنگی بنانے کا شوق ہے تو پھر کوئی ڈھب کی سازنگی بنائیے۔ فرمایا، ”میاں یہ سارے ساز بے جان ہیں۔ راگ تواری کی انگلیوں سے پھوٹتا ہے۔ اور اب تو میری خواہش ہے کہ یہی دنختوں کے تنوں پر انگلیاں پھیروں اور اس سے راگ پھوٹیں۔“ اور پھر ہمیں دن کے بعد یہ خبر آئی کہ استاد بندو خان اپنی سازنگی اپنی بغل میں دبانے ساز و آواز کی دنیا سے رخصت ہو گئے۔ *إِنَّمَّا اللَّهُ وَإِنَّمَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ*۔

سازنگی نواز تو بہت سے پیدا ہوں گے، لہلہ اب بندو خان پیدا نہیں ہوں گے۔ ان کے صاحبزادے استاد امراؤ بندو خان ان کے فن کوزندہ رکھنے کی اپنی سی کوشش کرتے رہے لیکن اس کو کیا کیجیے کہ کلاسیکی موسیقی کی اس ملک میں کہیں گنجائش نہیں ہے۔ اس طرف نہ ہوانوں کو ریختی نہیں کیا گیا۔ کچھ لوگ جو رہ گئے ہیں وہ فلمی حفاظے اور پاپ میوزک گانے پر مجبور کیے جا رہے ہیں۔ کلاسیکی موسیقی کی سر پستی کرنے والا اب نہ کوئی اداہ ہے۔ شخصیتیں۔

یہاں ہم استاد امراؤ بندو خان کا ذکر کرنا ضروری سمجھتے ہیں۔ انہوں نے اپنے بزرگوں سے بہت کچھ لیا ہے۔ ان کا دم غصیلت تھا۔ انہوں نے موسیقی اپنے ماں چاند خان سے سیکھی چاند خان علم موسیقی کے مانے ہوئے استاد تھے۔ چنانچہ امراؤ خان نے یہ نظری علم بھی اپنے سازنگی صردو سیکھتے تھے کیوں کہ اس سے گئے میں مقامات پیدا ہوتے ہیں اور گنجائشیں سازنگی صردو سیکھتے تھے۔ سکالی جاتی ہیں۔ چنانچہ جتنے بڑے بڑے موسیقار گزرے ہیں وہ پہلے سازنگی کیا کرتے تھے۔ مثلاً استاد بڑے غلام علی خان، استاد عبد الوحید خان، خانی صاحب عبد الحکیم خان، عبد الحق، عبد الجبار خان، استاد امیر خان وغیرہ وغیرہ۔

استاد امراؤ بندو خان یہ کہتے ہیں کہ سننے والے دھکاء مارتاںوں سے پریشان ہو جانتے ہیں۔ یہاں لگتا ہے جیسے بکوتروں کو دانہ ڈال رہے ہیں۔ ایک مرتبہ میں نے استاد امراؤ خان سے پوچھا کہ ایک راگ میں زیادہ وقت صرف کرنے سے سمجھی سننے والے پریشان ہو جاتے ہیں۔ یہی وجہ

ہے کہ بے ہنگام تاؤں اور زیادہ وقت ایک ہی راگ میں کچھ لگبیٹ کرنے سے وگوں کو لا لیکی موسیقی سے نفرت ہو گئی ہے۔ استاد امراء خان نے کہا کہ آپ سے مجھے اتفاق ہے۔ دیکھیے ہر راگ میں کل چار تائیں ہوتی ہیں جو راگ کا روپ دھارتی ہیں۔ مثلاً ماںکونس لیجیے۔ کھرج کی مدھم سے معا۔ دھار۔ فی۔ سا (یہ ایک تاں ہوئی) اس تاں میں کھرجوں کی ساری تائیں آگئیں اور ساری تائیں اسی کے پیٹ میں ہیں۔ (۲۱) سا۔ گا۔ ما۔ اس کے پیٹ میں سے ساری تائیں نکالیں گے۔ (۲۲) اس شیپ حب نے کے لیے ٹھ۔ معا۔ دھار۔ فی۔ سا۔ شیپ کی سا۔ لے اس کے پیٹ میں ہوں گی۔ لیجیے آزاد ہی کی ساری تائیں ختم ہو گیں۔

(۲۳) اب امراء ہی۔ سا۔ فی۔ دھار۔ ما۔ گا۔ سا۔ دھار۔ سا۔ اور یہ چوتھی تاں ہے۔

میں نے کہا۔ یہ تو ایسا ہی ہے کہ جنم پانچ منٹ میں بال تراش کر فانچ ہوا، اب کھاک پر اپنا رعنی جانتے کے لیے ادھر ادھر قینچی بجا رہا ہے۔ استاد نے تھقہہ لگایا اور کہا جیسی بات ہے، بھائی سید ہی سی بات۔ چار تاؤں کو خوب صورتی سے نمایاں کرو اور چلتے بنو۔ یا پھر کوئی فیض بات یا نئی نئی باتیں پیدا کر۔ دم سائس کی بات اور ہے اور حشیش کا ری ایک چیز ہے۔

میں نے استاد امراء خان سے کہا کہ استاد ان قدیم نے کچھ ایجادیں تھیں یا پرانی تکریبیں ہوئے گزر گئے۔ استاد نے کہا۔ ”ایک ایک تاں بنانے میں استادوں نے اپنی ساری زندگی کو ادا دی۔ یہ انہی کے نام سے مشہور ہیں۔ مثلاً تاؤں میں بلپت کی تائیں ہیں۔ یہ جاردہم کا میکلہ کہہ کر گاتے ہیں۔ ان چار تاؤں میں تلوادہ، جھوڑا، سواری، آڑا چوتالہ۔ پھر چوپیں آمد ہر سے ہوتے ہیں۔ چار زمانے ہیں۔ برابر کی لئے، دو فی لئے، ڈیوڑھی لئے اور چوچنی لئے جسیں زمانے کی لئے ہواں زمانے کابوں پکڑا جاتا ہے۔ یہ اُد سے، پونے اور ڈیوڑ سے ہوتے ہیں۔ یہ راگ داری اکبر کے زمانے میں شروع ہوئی اور محمد شاہ رنجی کے زمانے تک جاری رہی۔ استادوں میں ہو جنگ ہوا کرتی تھی اس کی حقیقت استاد امراء خان نے یہ بتا لی کہ ایک تاں جاردہم کے میکلے میں گایا جاتا تھا، ایک تاں دو ت کی تال تھی۔ ایسا لگتا تھا کہ جیسے دو پہلوانی فڑ رہے ہیں اور ایک دوسرے پر داؤ کس رہے ہیں۔ کسی نے قلا جنگ مارا، کسی نے دستی کھینچی۔ اسے بھی دالوں نے اپنایا ہے۔

استاد بندو خان نے تاؤں کی تفصیل بتاتے ہوئے کہا۔ ایک تاں فتح محل خان کی ایجاد ہے کہ جسے بعیندارے کی تائی کہا جاتا ہے۔ پھر استاد علی بخش کے نام سے ایک تاں مشویب ہے جسے بھتی چنگھاڑ کہا جاتا ہے۔ اسی طرح بد و حسو خان کا گرد ادھما کا استاد حفیظ خان صاحب کا سپاٹا، ٹھوڑ خان صاحب کی عشق پیچاں۔ (اس میں ایک بیل سیدھا آتا ہے اور ایک اٹا)۔ عبد الحق، عبد الجبیر خان کی گروہ تکھڑی، استاد فیاض خان کی ملک، ارجمند علی خان کا

الٹائل سید حافظ۔ استاد دعید خاں کا صرکی بڑھت۔ اللہ دیئے خان کو لھاپور دا لے کا نہش کا  
خیال۔ ان میں مسلمان گائیکوں کے علاوہ ہندو گائیکوں اور غلطیم ہندو موسیقیاروں کی ایجادات  
بھی شامل ہیں۔ کچھ تاؤں کے نام یہ ہیں۔ چلتی پھرتی۔ اچک سمیٹ۔ غوطہ خود۔ قفل بخ وغیرہ۔  
ایسی تاؤں کی ۶۵ قسمیں ہیں اور انہیں سے ہر تاں اس کے موجود کے نام سے مشہور ہے اور اب  
مزید تاؤں کی تجارتیں ہنپیں ہے۔

---

# اسٹاد کلن خان

نہ جلتے کیا بات ہے کہ اسٹاد کلن خان کو دیکھو کر مجھے وہ مکتب یاد آ جانا تھا جہاں میلی اجنبیوں پڑھا کرتے تھے۔ ویسے بھی اسٹاد پر کبھی کبھی یہ شہر ہوتا کہ جیسے پچھلے جسم میں یہی میلی اجنبیوں کو پڑھایا کرتے ہوں گے۔ یوں بھی اسٹاد اپنے بیشستے یعنی اجنبیوں کا اسی طرح ذکر کرتے جیسے اسی زمانے کے اسٹاد اپنے ہو ہنار یا اسٹریٹ ٹاگر دوں کا ذکر کیا کرتے تھے۔ قصتوں میں انھیں میلی اجنبیوں کا لفظہ بہت پسند تھا۔ یہ میں جب کوئی نوٹسکی میلی اجنبیوں کا کمیل دکھاتی تو اسٹاد جب تک یہ کمیل چلتا رہتا بلانہ عنہ اُسے دیکھتے اور خوش ہوتے۔

جب میں نے اسٹاد کو سب سے پہلے دیکھا تو سامنہ پینسیڈ کے ہوں گے۔ لامبا قد۔ دبے پہنچے۔ دار الحی سونپھوں پر پچھلے خفاب اور پھر دسمہ اور ہندی لگانے لگے۔ اسٹاد کا چہرہ لمبوڑا احترا۔ سر پر دھی لوپی جسم پر پیشہ رانی یا ڈبل پریسٹ کا کوت۔ کبھی بغیر کریز کی پتلوں پہنچتے اور کبھی پایامہ۔ پاؤں میں پیپ۔ صورت شکل سے البر ال آبادی کے چھوٹے بھائی معلوم ہوتے تھے۔ اسٹاد بعد ادی قاعدہ پڑھاتے تھے میں نہیں بعد ادی قاعدہ سے آگے پڑھاتے نہ سننا اور نہ دیکھا، جیسے ان کا مبلغ علم بعد ادی قاعدے تک محدود تھا۔ ان کے ایک شاگرد کا کہنا تھا کہ علم کے معلمے میں ہمارے اسٹاد کی تعلیم بعد ادی قاعدے تک محدود ہے۔ وہ آدمی گھنٹے سے زیادہ نہیں پڑھایا کرتے تھے۔ اور اس آدمی کے گھنٹے میں وہ اونگھتہ زیادہ تھے پڑھاتے کم تھے۔ اور پھر اونگھ اور پڑھانے کے لیے وہ دوسرے گھر مہینج جاتے۔ اور یوں آواز لگاتے:

”میاں سعید الرحمن ندن۔ آؤ میاں آؤ۔ اسٹاد آئے ہیں۔ اللہ خوش رکتے۔“

اسٹاد کو ہر گھر سے دُور پے ماہانہ ملتے۔ اور یوں دوسری بیسیں روپے مالا نہ ہو جاتے۔ رستا سماں تھا۔ اتنے پیسوں میں اچھی خاصی گزر ہو جاتی۔ پھر تھی ہڑوار اور حید بھر حید میں ہر گھر سے ہڑواری طبق۔ اسٹاد ایک رنگین کاغذ پر ستری ہو دت میں اپنے سٹاگر دوں کو حید کی مبارکباد یوں لکھ دیجتے:

زندگی کی بہار دیکھو تم  
عیش میں وہنہار دیکھو تم  
شبِ روت عینہ ہو کرو پیر عینہ  
دانما صدہ ہزار دیکھو تم

اداں کے نیچے یہ رکھتے، بپاس خاطر.....  
دُعاگو اُستادِ سکنی خان عین حسنہ

اُستاد دُنیا میں ایکیں آئے تھے اور ایکیے ہی گئے۔ ز جو لوڑ مہانا، سید حا اللہ میاں سے نانا۔

یہم چوک میں ایک دوکان دوپیسے ماہرِ کارپیے پے رکھی تھی۔ تصور سے کھانا لاتے اور کھا کر سو جاتے۔ اور پھر صبح کی خبرات تے پیشہ اُستاد کا گھر مکر جا کر بعد ادی قاعده پڑھانا تھا۔ اور مشغله اُستاد کا لیلیِ مجنون  
کا نقشہ سنتا سنتا یا کھیل تماشا دیکھنا تھا۔ اگر اُستادِ سو شو یہتے کرو تو سو کے کسی شہر میں کافی تینسرایا ہے  
اور دہانی میں مجنون کا کھیل دکھلایا جا رہا ہے تو اُستادِ صبح سے سفر کی تیاریاں شروع کر لیتے اور جب  
وہ جاتے تو ان کے پامتحہ میں ایک چھٹری ہوتی، دوسرے میں لاٹیں اور بغل میں چپتی۔ اور جب اُستاد  
یہ مجنون کا کھیل دیکھ کر آتے تو مخفیہ مخفی سائیں اور کبھی کبھی سبکیاں بھرتے ہوئے آتے۔  
اور ساری بستی کو بیج ہوتے ہوتے یہ معلوم ہو جاتا کہ اُستادِ اتنی میں مجنون دیکھ کر آتے ہیں اور  
اگر کوئی پوچھ لیتا کہ اُستاد! میں مجنون کا کھیل کیا تھا؟ تو وہ شروع سے آخر تک میں میں مجنون کے  
پورے کھیل کی تفصیل شناختے۔ اور پھر دچار دن کے لیے اُستادِ گم ستم رہتے۔ اور پار بار مخفی  
حالتی بھر کر یہ کہتے:

”ہے پچھی میں اب تھے پر کیسے گزد گئی؟“ اور  
”واہ میرے بیچے مجنون ترنے کیا امیر سے کام لیا۔“

اور کبھی یہ شعر پڑھ کر رہتے۔

شہر میں اپنے یہ میں نے منادی کر دی  
کوئی پیشتر سے نہ مارے مرے دیوانے کو  
اور پھر فرماتے: ”میں بیماری کی کوئی مبتدا۔“ دوڑتے مجنون کو پیشتر مار مار کر ہو جان کر دیتے اور یہ  
کہہ کر اُستاد پھر عجوبت پھوٹ کر دنے لگتے اور یہ کہتے۔ ”پسی محبت ایسی ہی ہوتی ہے“ اور  
پھر فرماتے۔ ”ذرا اس دوڑتے مجنون کو تو دیکھو میں کو تہسا چھوڑ کر جگل میں نخل گیا ایسیکی  
یہاں کا آسمی اپنے ساتھ لے گی۔ شریکوں کا۔“ اور یہ کہہ کر اُستاد ہنسنے لگے۔

اُستادِ سال میں ایک مرتبہ میں مجنون کا گھر سبھی کروایا کرتے۔ داشت سڑک کا پٹے

پہلے پر اہتمام کرتے۔ پلاٹ زرده کی دیگر چڑھائی جاتیں۔ دو دن تک قوالی ہوتی اور آخر میں فاتحہ۔ ایک صاحب نے بتایا کہ جب توطنی میں اسٹادیلی مجنوں کا کھیل دیکھتے تو اپنے تاثرات کا بھی اخبار کرتے جاتے۔ کبھی رہتے، کبھی سکیاں بھرتے۔ جب مجنوں گاتا تو اسٹاد بھی اس کی آواز میں آواز ملتا۔ اور کبھی لیل سے یہ کہتے۔ صبر کر میسے یہ بھی صبر کر۔ اور کبھی مجنوں سے کہتے۔ بردشت سے کام لے سیری جان۔ اور پھر دلتے رہتے۔ اور ایک مرتبہ میلی کی ماں کا کردار جو فاتون ادا کر رہی تھیں، انہوں نے اسٹاد کو ڈانٹ کر کہا۔

۰ اسٹاد صاحب خاموش رہے۔ پہلے تو بچوں کو بچاڑا اور اب ہمدردی کرنے بیٹھ گئے۔ تو اس پر پلک پکڑا گئی اور کمپنی کے مینجر نے اک اسٹاد سے معافی مانگی۔

پھر ایک دن سردي کے موسم میں ایک صحیح ریلوے روڈ پر ایک لاش پانی گئی۔ اس لاش کے ایک طرف چھتری ملتی اور دوسری طرف ایک چھڑی۔ لاش کے چہرے پر کوئی مکبل ڈال گیا تھا۔ ایک راہ گھیرنے لاش کے چہرے سے مکبل اٹھا کر دیکھا تو یہ اسٹاد مکلن خان کی لاش ملتی۔ منہا ہے قرب کی لستی سے میل مجنوں کا کھیل دیکھ کر آرہے تھے اور راستے میں ہوت کے فرشتے نے انہیں اچک یا۔ اور میل مجنوں کے پاس پہنچا دیا۔ چنانچہ اس سری میں ہر یہ سرخوم سکنی خان کے سزا پر میل مجنوں کا عرس سنایا جاتا ہے اور بہت سے لوگ مرحوم کو میل مجنوں کا انتدہ سمجھ کر ان کی قبر پر آکر فاتحہ پڑھتے ہیں۔

---

## مولوی گزٹ

مولوی گزٹ منٹو کے تایا نئے منٹو کے والد غلام حسن صاحب عدالتِ خفیہ میں بھی سُنھے۔ اور ادود فارسی جانتے تھے۔ انگریزی میں مستحکم کر لیتے تھے چون کہ شہر کے شرفاڈ اور ریسوسی میں ان کا شمار ہوتا تھا۔ لہذا پر طالوی حکمران ایسے لوگوں کو آذیری مسٹریٹ اور بچہ دیزرو بنا دیا کرتے تھے۔ یہ گویا اس زمانے میں اعزاز ہو کرنا تھا۔ تنخواہ دیتے ہوئے دیتے ہوئے دیتے ہوئے۔

مولوی گزٹ صاحب کا نام جہاں تک مجھے یاد ہے، محمد حسن تھا۔ یہ قدو فاصت میں منٹو کے والد سے زیادہ تزویز مند تھے۔ آزادہ دلوں بھائیوں کی کرا دی تھی۔

مولوی گزٹ صاحب کی کتابوں کی دکان تھی۔ اس دکان کا عجیب نقشہ تھا۔ کتابیں ڈھیر دل اور مرادھر پڑی رہتی تھیں۔ خسیدہ اس شاید ہی کوئی آتا ہو۔ میں نے تو کبھی آتے ہوئے دیکھا۔ ایک بیٹھے کتابیں پڑھا کرتے تھے یا کوئی رواہ تیر مل جانا تو اسے بُلا لیتے۔ دکان میں بُھاتے۔ خاطر تو واضح کرتے اور پھر اس کے خانہ ان کے ایک آدود فرود کا نام دریافت کر کے اس کا پورا سٹرہ اسے دُدا دیتے جس کا اس کے باپ دادا کو بھی پتا نہ ہوتا۔

ایک مرتبہ جب ہم جادوے سے امرت سرائے تو میں اپنے والد کے ساتھ مولوی صاحب کی دکان کے سامنے سے گزر رہا تھا۔ مولوی صاحب نے میرے والد کو آواز دی اور اپنی دکان میں بلوایا۔ جب ہم بیٹھ گئے تو مولوی صاحب نے والد سے کہا: "تیرا نام خواجہ محمد عمر ہے؟" والد صاحب نے کہا: "بھی یہی میرا نام ہے۔" فرمایا۔ "تیرا باپ میں محدث خالہ پیشاور سے آیا تھا۔ تجارت رہا تھا۔ اس کی شادی احمد شیع ز کی بہن سے ہوئی۔ تیرا دوسرا ماں میں محمد شیع ز تھا جو کشیر میں جاگیر رہا تھا۔ یہ سارا خانہ ان چوہرہ شریعت کے صریدوں میں تھا۔ ان کا سلسہ قادریہ نقش بندیہ تھا۔ تیری والدہ یا میں پس کی طرفی انتقال کر گئی۔" اور پھر جو مولوی گزٹ نے اپنے گزٹ کے ورقِ اللہ تھے شرح کیے تو عصر کی اذان ہو گئی۔ والد نے اپنے والد اور والدہ کی قبروں کے بارے میں دریافت کیا تو مولوی صاحب نے کہا کہ اگلے جماعت کو حسنه کی لفڑی کے بعد آتا۔ میں لے چلوں گا۔ میں اکثر قبرستان جایا کرتا ہوں۔ خاکی

ابھی ذمہ ہے (یہ گورکن کا نام تھا) اور پھر خاکی پر شروع ہو گئے کہ اس کے باپ دادا گھاں سے آئے تھے اور جہاں اب ترستان ہے اس سے پہلے یہاں کیا تھا۔ امرت مر کی کشیری بارداری میں کسی کے یہاں سوت واقع ہوتی یا کچھ پیدا ہوتا تو سولوی صاحب کو حضور خبر لگ جاتی۔ شاید ہی امرت مر میں کوئی ایسا شخص ہو جس کے بارے میں مولوی صاحب تفصیل سے یہ بتانہ سکیں کہ وہ کس خاندان سے تعلق رکھتا ہے اور اس خاندان کے کون کون سے افراد تھے اور انہوں نے کس طرح زندگی گزاری۔

امرт مر میں دو چار شخصیتیں تایپی چیزیں۔ ان میں ایک بزرگ کو تو البتہ میں نے دیکھا جن کا نام سولوی غلام رسول تھا۔ یہ مرزا غلام احمد قادری کے ہم عصر تھے اور دوسرے صاحب مولوی ثنا اللہ مرحوم تھے جو اہل حدیث کے امام تھے اور ایک ہفت روڑہ اخبار "اہل حدیث" کے نام سے نکالا کرتے تھے۔ میں نے جب مولوی صاحب کو دیکھا تو وہ بڑے تکلف سے چلتے تھے، ان کی کمر جبک گئی تھی۔ ان دونوں بزرگوں سے مرزا صاحب کے مناظرے اور سماں ہو اکرتے تھے۔ مولوی غلام رسول صاحب اپنے زمانے کے جیہے عالم دین تھے کشیری الصل تھے۔ ان کے خاندان سے اب تک ہمارے خاندان کے گھرے مراسم چلے آ رہے ہیں۔ شروع شروع میں اہل حدیث تھے اور پھر صوفی ہو گئے۔

صوبہ سرحد اور کابل سے دینی علوم حاصل کرنے کے لیے بے شمار طلبیہ ان کے یہاں قیام کرتے۔ ان کے بارے میں یہ بات پہبخت مشہور تھی کہ جنات بھی ان سے علم حاصل کرتے ہیں اور ان کے تابع ہیں۔ ان کا مگر بہت کشادہ تھا۔ پچھ کشیری مزدور ان کے یہاں رہا کرتے تھے۔ کہتے ہیں کہ گرسیوں کا زمانہ تھا۔ رات کا وقت تھا جزو دو مکان کی چھت پر سورہ ہے تھے۔ ان میں سے ایک مزدور نے اپنے سامنیوں سے کہا۔ یاد وہ سامنے جو روشنی ہو رہی ہے اسے بھاگا دو۔ نیند ہنیں آتی۔ کسی کشیری نے کہا۔ تیرا دماغ تو خراب ہنیں ہے۔ وہ تو باباٹل پر بھلی کا تقصیر جل رہا ہے جو یہاں سے چار میل کے فاصلے پر ہے۔ اس پر اس کشیری نے کہا۔ اچھا بابا۔ اگر تم ہنیں بچا سکتے تو میں بچا دیتا ہوں۔

کہتے ہیں کہ اس سے نکرے ہو کر پھونک جو ماری تو باباٹل کی یہ روشنی بچ گئی۔ کشیری مزدوروں پر ایسا خوف طاری ہوا کہ انہوں نے مکان کی چھت سے مٹک پر چلا گک لگا دی۔ دوسرے دن صبح جب اس بات کا چوچا ہوا اور دشل بابا کو اس کی خبر ہوئی تو وہ اس وقت تو خاموش ہو گئے لیکن دات کو لوگوں نے سُٹا کر ان کے کمرے کا دروازہ بند ہے اور وہ بُری طرح کسی کو مار رہے ہیں اور دو انش رہے ہیں۔ اور ہر دو شخص چلا جا رہا ہے اور فریاد کر رہا ہے۔ پتا چلا کہ

وہ کوئی جن تھا جس نے یہ شرارت کی حقیقی۔ یہ بات مجھے رسول بایا کی بیگم صاحبہ نے اور بہت سے اور لوگوں نے سنائی تھی۔ رسول بایا کے دو صاحبزادے تھے۔ ایک کا نام ہادی اور دوسرے کا زیبر تھا۔ یہ دونوں بھائی مولوی ممتاز علی مرحوم کے ادارے میں مُدتوں ملازم رہے۔

ہادی صاحب کا کہ اپنی میں انتقال ہو گیا۔ البته ان کے بڑے بھائی زیبر صاحب جنپوں نے اپنے والد گرامی کو دیکھا تھا، بقیدِ حیات ہیں اور پی۔ ای۔ سی۔ ایک۔ الیں میں رہتے ہیں۔ اور کبھی کبھار بھوٹ سے ملاقات ہو جاتی ہے۔ مولوی گزٹ صاحب کا تعلق بھی اسی زمانے سے ہے لیکن اپنے زمانے سے دو چار سو بوس پہنے کے حالات بھی انھیں معلوم تھے۔ وہ امرت سرکی دائی تھے، بلکہ پنجاب کی کشیری براذری کے ہر قرڈ کا نسب نامہ انھیں یاد تھا چنانچہ امرت سرپیں جب کبھی کشیریوں میں شادی بیاہ کی بات ہوتی تو رٹ کے اور رٹ کی والی دلوں مولوی صاحب ہی سے بچوں کرتے اور دو دلوں خاندانوں کا کچا چھٹا بیان کر دالتے اور کچھ اس طرح کہتے۔ ”رٹ کے کے بادیں تم معلومات کرو۔ باپ اس کا شریعت ہے۔ ماں بھی اچھے گھرانے سے تعلق رکھتی ہے۔“ البته پردادا نے ایک میراث شریعت میں ڈال لی تھی۔ عیکی رٹ کے کا دادا اس میں سے نہیں تھا۔ اس کی ماں غلام کی بیٹی محتی جو سلطنتی میں شال کی تجارت کر رہا تھا۔ ایک مرتبہ سلطنت سے میرے بیٹے سلپر محجوب لایا تھا۔ بڑا اچھا خاندان ہے۔ بس جی اللہ کا نام لو اور دو بول پڑھوا دو۔“ مولوی صاحب کا کوئی گھر بار بھی نہ تھا یا انہیں تھا۔ میں نے تو انھیں ہمیشہ اسی دکان میں دیکھا اور ایک بیسے حال میں پایا۔

میاں حفیظ اللہ مرحوم آنری جسٹسٹیٹ بھی تھے اور انہیں اسلامیہ کے سینکڑی بھی۔ بڑے خاصوںش انسان تھے۔ پسکچر میاں آدمی تھے۔ شہر میں بڑی عزت محتی منتشر کے بہنوں تھے اور مولوی گزٹ صاحب کے بھائی کے داماد تھے۔ پھر امرت سرکی جلیلۃ العالم فیم شخصیت ڈاکٹر کھلیو منٹو کی سوتیلی بہن کے شوہر تھے۔ ان سے بھی مولوی صاحب کا پرستہ منتشر کے والد کی وجہ سے تھا۔ بوئی بھی کشیریوں میں خواہ دو کسی مقام کے ہوں، رہشنے تکل آتے ہیں۔ اس بھرے پرے خاندان کے باوجود مولوی گزٹ سب سے الگ تھاگ رہتے تھے۔ ان کا مزاج اور ان کا ذوق و شوق سب سے الگ تھا۔ میں کبھی کبھار جو ادھر سے گزٹتا تو مولوی صاحب کے یہاں آیا جاتا۔ مولوی صاحب نے مجھے بتایا کہ مولانا آزاد کا پچھا امر قسر میں گزرا ہے۔ وہ ایک ڈلت نک امرت سرپیں رہے ان کی مسیں اسی شہر میں بھیگی تھیں۔ اور اسی شہر سے ان کی صافت کی ابتداء ہوئی۔ وہ ایسی عنفو ان شباب میں تھے کہ امرت سر شہر کے ایک تاریخی روز نے ”وکیل“ میں ایڈبیٹر مقرر ہوئے۔ ان کے رفیق کار حکیم فیض الدین طغرا قی مرحوم تھے جو شاگردوں کے معاملے میں

پناب کے دا ان دہلوی تھے۔ چُونی مبسم، ملکم مرتضیٰ مرحوم، بیفتان خان مردی ایرانی اور ان کے بھائی شجاع خان شیوهٴ فرخ امرت مری، ڈاکٹر راز دا ان، پیر امرت مری اور آغا غلشن کاظمی ایسے بے شمار شعرا ان کے شاگرد تھے۔ فارسی میں بھی شعر کہتے تھے اور خوب کہتے تھے بیس نے انھیں اپنے سپین میں دیکھا تھا۔

ایک قصہ میں نے امرت سریں شناختا اور یہی قصہ میں نے سری نگ میں بھی شنا۔ قصہ یہ تھا کہ کسی زماں میں ایک کشیری خاتون کے لئے بیسے کسی حادثے کا شکار ہو گئے۔ پھر یہ خاتون رات کے سنتے ہیں شہر میں غسل کا چکر لگاتی اور کشیری زبان میں یہ آواز لگاتی،

سیان پونزد!

(یعنی پھر سے بچاؤ!)

ہر گھر میں یہ آواز سنائی دیتی۔ بچے تھوڑتھوڑا ہو جاتے۔ اگر گھر میں سورجیں ایکلی ہوتیں تو وہ سہم جاتیں۔ یہ آواز صبح کی اذان سے پہلے پر اپر سامنے شہر میں سنائی دیتی۔

اس قسم کی اصل یا ہے : یہ بات کسی کے علم میں ہنری نہیں۔ ایک دن میں نے مولوی صاحب سے یہ بات پوچھی تو فرمایا ۔ ”بھلی گھر کے سامنے بوفیصل ہے وہاں ایک کشمیری عورت بوجوہ ہو گئی تھی اپنے شوہر کے مکان سے نکال دی گئی تھی۔ وہ اپنے بچوں کو اس شہر پناہ کی دیوار کے نیچے لے کر بیٹھی رہتی۔ پھر جب بچوں کو بخوب کلکھتی تو وہ شہر سے بھیک مانگ کر لاتی۔ خود بھی کھاتی اور اپنے بال بچوں کو بھی کھلاتی۔

ایک دن جب یہ بھکاری بھیک مانگنے لگئی تھی تو سخت آندھی پلی اور طوفان آیا اور شہر پاہ کی دیوار گر گئی۔ اور اس کے پچھے اس دیوار کے بلے میں دب گئے جب یہ لوٹ کر آئی اور اس نے یہ دردناک منتظر رکھا تو یہ اپنا دماغی توازن کو بیٹھی اور یہ رات کے وقت شہر پاہ کی دیوار کے ساتھ سامنہ دوڑتی پھرتی اور یہ آواز لھاتی ہے :

"میان پوتروہا" (عین لے میرے بھوڑے)

مولوی گزٹ صاحب نے بتایا کہ انہوں نے اسے دیکھا تھا۔ پھر یہ واقعہ افسانہ بن گیا۔ اور لوگوں نے یہ اڑا دیا کہ وہ پھر بیل پن گئی تھی اور سُد توں اُس کی آواز اسی طرح گونجتی رہی۔

## چھوٹاں میری

میانہ قد. کالے بھنگ۔ بڑی بڑی سیاہ آنکھیں۔ بڑی سی توند۔ صرپ رام پوری ٹولی میں چکٹ۔ گریاں چاک۔ پاؤں میں سیاہ پپ۔ یہ تھے چھوٹاں میری۔

چھوٹاں میری شہر تیرے تھے۔ ان کی خبروں میں اتنی خبر نہ ہوتی جتنا گپ اور افواہ ہوتی یہ خبر شروع شروع میں المیہ ہوتی اور آخرین طریقہ بن جاتی۔ یہ انسوؤں سے شروع ہوتی اور سکر اپنے اور قہقہوں پر ختم ہوتی۔ وہ ہر شخص کے بارے میں یہ جانتے تھے کہ وہ کس قسم کی خبر سے متاثر ہو گا۔ مزے کی بات تو یہ ہے کہ سارا شہر ان کے بارے میں یہ جانتا تھا کہ ان کی خبریں اصلیت نہیں ہوتی۔ وہ گپ مارتے ہیں اور افواہ اڑاتے ہیں اور بے پُر کی پُر لگا کر ایسا اڑاتے ہیں کہ عقل دیگ رہ جاتی ہے۔ اس کے باوجود سب ہی تو ان چکے میں آجاتے۔ اس آرٹ میں ان کا جواب نہیں تھا۔

چھوٹاں کی خبریں انفرادی بھی ہوتیں اور اجتماعی بھی۔ مثلاً حب دوسری جنگ چھوٹی میتی توہنہ وستان کے لوگوں کی ہمسدر دیاں اپنے فرنگی گھر انوں کے ساتھ اتنی نہیں تھیں جو منی کے ڈیکٹر ہشٹر کے سامنہ تھیں۔ لوگ ہشٹر سے یوں خوش تھے کہ جس قوم کے ظلم و ستم کا وہ ظنا نہ رہے تھے وہ ان کا پیش نکال دے تھا۔ اور جنگ جنگ اتحادی فوجیں بڑی طرح پڑ رہی تھیں۔

چھوٹاں جس ریاست میں رہے تھے، اس سر کا نام ریاست چادرہ تھا۔ وہ چھوٹی سی بستی تھی اور یہاں نو آبی تھی۔ دس عیسیٰ گھروں میں اخبار آتے تھے اور تقریباً اتنے ہی گھروں میں بیٹھی ہوئیں گے۔ یہاں کے لوگ چھٹپ چھٹپ کر نازدی جس دن بکے ریڈیو کی خبریں سنتے تھے اور دن میں ایک دوسرا کوی خبریں سنتے۔ اور اس میں اپنی طرف سے بھی کچھ سڑھ مالہ لگادیتے۔

ایک دن چھوٹاں کو راستے میں جو کوئی ملتا اور ان سے پوچھتا۔ چھوٹاں کوئی تازہ خبر تو چھوٹاں اپنے سمجھیدہ چہرہ بناتا کہ کیاں خبر تو ہے لیکن اگر آپ کے سخن سے بخل گی تو

تو اب صاحب میرا جن پتہ کو لھوئیں پلوادیں گے۔ جب لوگ تھیں کھاتے اور انھیں یقین دلائیتے کہ ان کے مٹھے سے بھاپ تک ہتھیں نکلے گی تو مجھو خان سوکھا سامنہ بتا کر کہتے کہ سیدھا محل سے چلا آ رہا ہوں۔ اچھی رات ہشتر صاحب اپنے طیارے سے اعلیٰ حضرت سے مشورہ کرنے آ رہے ہیں اور یہ سمجھی ہے کہ وہ رہاست جاودہ میں اپنی چھاتہ بردار فوج آمادیں گے اور پھر ہیاں سے ان کی فوج دلی پر چلدا کرے گی اور آخر میں ہشتر صاحب تو اب صاحب کو دلی کے تخت پر بٹھا کر اور ان کی کمان میں اپنی فوج دے کر بڑھنے والیس چلے جائیں گے۔ لوگوں نے پوچھا کہ ہشتر صاحب کا طیارہ کہاں اور کب اُوتے گا تو مجھو خان نے کہا یہ تو ہمیں بتا ہی ہنہیں سکتا۔ نا صاحب اس پر اصرار نہ کریں۔ فدا نہ اسستہ اگر سرکار کو پتا چل گی تو پھر ہمیں کامہ رہوں گا۔ اسیکی جب لوگوں نے تھیں کہا کہ انھیں یقین دلایا تو مجھو خان نے سرگوشی کے اذاذ میں کہا۔ ”ہشتر صاحب کا طیارہ پولوگرا اونڈ میں اُوتے گا۔ اچھی شام تھیک ساری سے سات بجے۔“

چنانچہ شہر میں شاید ہی کوئی بچہ، بڑھایا جوانی اور کوئی عورت الیسی ہو جو اپنے گھر میں ہے ہوں۔ جسے دیکھو یا تھیں لا لیٹھیں اٹھائے پولوگرا اونڈ میں موجود۔ اور اب یہ سب انسان پر دیکھیں بازدھے دیکھو رہے ہیں کہ ہشتر صاحب کا طیارہ پولوگرا اونڈ میں اُوتے ہے اور وہ کب اس میں سے نکلتے ہیں۔ طیارہ تو خیر کیا آما البتہ دوچار سورثیں پولوگرا اونڈ میں ضرور اگر بھڑی ہو گیں۔ دیکھتے کیا ہیں کہ ایک موڑ میں سے اعلیٰ حضرت نکلے اور انھوں نے لوگوں سے پوچھا کہ آپ لوگ یہاں کیا کہ رہے ہیں؟ ایک شخص نے ڈرتے ڈرتے بتایا کہ حضور ہشتر صاحب کی نیارت کرنے آئے تھے۔ تو اب صاحب نے کہا۔ ”کون ہشتر صاحب؟“ تو دوسرے نے کہا۔ ”ستا کے جس سمنی کے بادشاہ ہشتر صاحب آپ سے ملاقات کرنے آ رہے ہیں۔ اعلیٰ حضرت نوڑا سمجھو گئے کہ یہ کارستانی یقیناً مجھو خان کی ہو گی۔ اور پھر اعلیٰ حضرت نے قہقہہ لگایا۔ اور کہا۔ ”آن آگئے نا مجھو خان کی طیارہ میں۔“ اور سب لوگ شرما تے، جھینپتے، مسکراتے اور تہیتیں لگاتے اور مجھو خان کو برا بھلا کہتے اپنے اپنے گھروں گئے۔

اسی جگہ کے ذمے میں مجھو خان بیچ چورا ہے میں گھر سے ہو جاتے اور بڑے غور سے انسان کی طرف دیکھتے۔ اتنے میں لوگ ان کے آسی پاس جمع ہو گئے انسان کی طرف دیکھتے اور مجھو خان انگلی سے انسان کی طرف اشارہ کر کے یہ کہتے۔ ”وہ ہے۔“ اور خود چپکے سے بیچ میں سے نیکل جاتے۔ لوگ محتوڑی دیر تک دیکھتے رہتے اور پھر ان میں سے کوئی یہ پوچھتا کہ یہ کیا دیکھ رہے ہو؟ تو کوئی اس کا جواب نہ دے پاتا، اور پھر اہم سہ آہستہ یہ پھر جیٹ جاتی۔

ایک مرتبہ مچھو خان ماسٹر کے گھر کے سامنے سے گزد رہے تھے۔ ماسٹر صاحب اور اُن کے دوست احباب چھوڑتے پر بیٹے گپ مار دیے تھے کہ مچھو خان یہاں آگرہ کے۔ اور کہ ماسٹر صاحب اُپ کو زحمت تو ہو گی۔ مچھوڑا ساپانی پلوادیجے، ماسٹر صاحب نے کہا میں تھارے لیے امداد جا کر پانی لانے سے قورہا۔ کہیں اور جا کر پی لینا۔ اس شہر میں تھا سے کئی چاہنے والے ہیں۔ ”مچھو خان نے کہا۔ آجھا نہ پلا یئے۔ لیکن ماسٹر صاحب یہ پانی اُپ کو بہت ہمگانپڑے سکتا۔ ماسٹر صاحب نے اس پانیں روآ بجلا کیا اور مچھو خان نے شہر میں یہ اڑا دی کہ ماسٹر مچھوڑا خان کے کنوں سے تیل نکلا ہے لیکن کسی کو اس کی خبر نہیں ہوتی چاہیے ماسٹر صاحب آج کل بے چارے بہت پریشان ہیں۔ چنان پر یہ خبر نواب صاحب تک ہنہنگی۔ مچھو خان نے ماسٹر صاحب کے ہمراز کو کچھ دے دلا کر مشنی کے تیل کا ایک کنستر ان کے کنوں میں ڈلوادیا تھا۔ اتنے میں نواب صاحب نے تیل کی ایک مکین کو اس کی اطلاع کر دی تھی۔ چنان پر ماسٹر صاحب سے مکان خلی کروالیا گی اور جب اس کنوں سے پہلا ڈولن سکال کر اس کا تجزیہ کیا گیا تو اس میں سے واقعی تیل نکلا۔ لہٰذا پانی نکالنے کی مشین لگائی گئی۔ اور جب بہت ساپانی اس میں سے سکال لیا گیا اور پانی کا تجزیہ کیا گیا تو اس میں تیل نہیں تھا۔ عندر ضر کہ ماسٹر مچھوڑا خان دس سپندرہ دن کے بعد اپنے گھر میں داخل ہوئے۔ اور اب جب بھی مچھوڑا ماسٹر صاحب کے گھر کے سامنے سے گزد رہتے تو ماسٹر صاحب ہنس کر پوچھتے۔ ”کیوں مچھو خان تھارے لیے پانی لاؤ؟“

ایک لالہ جی بڑی سی تونڈ نکالے ہوئے سڑک پر چلے جا رہے تھے۔ مچھو خان کے کسی دست نہ کہا۔ ”مچھو خان اگر لالہ جی کو دوڑا د تو ہم تھیں مہماں گھلاتیں گے۔“ لالہ جی کے پیچے ایک لکھا آرہا تھا۔ لکھا اور لالہ جی میں خاصا فاضلہ تھا۔ مچھو خان نے کئے کئے پیچے گھر سے ہو کر اسے پیتر مارا اور یہ آواز لگاتی۔ ”لالہ بھاگ۔ باڑا لکھا آرہا ہے۔“ اور اب لالہ ہے کہ بڑی طرح بھاگ رہا ہے اور بانپ رہا ہے اور سا تھد ہی اپنی دھوکی بھی سنبھالا جا رہا ہے اور لالہ ہی کی، لالہ کے آگے جتنے لوگ تھے، وہ سب بھی بھاگ رہے تھے۔ اور کوئی کسی سے یہ نہیں پوچھ رہا تھا کہ کیوں بھاگ رہے ہو۔ حالانکہ جسے باڑا لکھا آرہا گیا تھا وہ بے چارا ان سب سے آگے نکل گیا تھا۔

ایک مرتبہ مچھو خان ایک گھاؤں سے شہر کی طرف پاپیا وہ چلے آرہے تھے جیسے چلتے راستے میں تھک کے چوند ہو گئے تھے اور سوچنے لگے کہ کوئی سوراہی نہیں اور وہ اس میں بیٹھ کر شہر پہنچیں۔ تو دیکھنے کیا ہیں کہ ایک جگہ ایک خیر کا ہے خیر کے پاس کچھ گھوٹے بندے

ہیں۔ دو تینی مٹوڑیں بھی کھڑی ہیں۔ پچھو خان سمجھو گئے کہ اعلیٰ حضرت شرکار پنڈکلے ہیں اور یہاں آرام کر رہے ہیں۔ چنانچہ پچھو خان نے اپنے ہاتھ میں جوستے اٹھائے۔ اور دوڑنا شروع کر دیا۔ نواب صاحب نے دیکھا کہ کوئی شخص بجاگ رہا ہے۔ انہوں نے اپنے ایک سوار سے کہا اور دیکھو کون ہے، اور اسے پکڑ کر لاد۔ چنانچہ سوار پچھو خان کو اپنے ساتھ گھوڑے پر بٹھا کر لایا۔ نواب صاحب نے پوچھا۔ ”چھو! خیریت تو ہے، تم کبھر اسے ہوئے کیوں ہو؟ اور بجاگ کیوں رہتے ہو؟“ پچھو خان کا دم پھولا ہوا اور گھٹی بندھی ہوئی تھی۔ ہاتھ جوڑ کر کہا۔ ”سرکار مجھے پچھوڑ دیجیے۔“ پھوٹے پھوٹے بیکے ہیں اور ایکلا کمانے والا ہوں۔ نندی کا پل ٹوٹ گیا ہے اور پانی بڑی تیزی سے مہتا ہوا ادھر آ رہا ہے۔ یہ سن کر سب ہی کے ہاتھ پاؤں پھوول گئے اور سب لوگوں سوڑوں اور گھوڑوں پر سوار ہو گئے اور مخوری دیر میں شہر پہنچ گئے۔ نواب صاحب نے پل۔ ڈیلو۔ ڈی کے انجینئر کو طلب کیا اور اس سے کہا کہ فوراً اپنے آدمی لے جاؤ کہ نندی کے پل پر پٹختہ باندھے۔ چنانچہ انجینئر دیت اور بھری کی لوریاں اور مزدور لے کر دہان پہنچا۔ اور مخوری دیر میں واپس آ کر الملاع دی کہ نندی میں پانی نہ کھٹکنے لگئے ہے۔ نواب صاحب نے تھکہ لگایا اور کہا۔ ”قصوہ ہمارا ہے، ہم نے پھتوکی بات پر کیوں لیقینی کر لیا؟“

جن علاقوں میں گھٹن ہوتی ہے اور جہاں لوگ کھل کر بات ہٹھیں کر سکتے اور جہاں اپنے اپنے ہنسنے اور کھل کر ہنسنے کے موقع ہیتاہنیں ہوتے تو ایسے ماحول میں پچھو خان جیسے لوگ باعثِ رحمت ہوتے ہیں۔

پچھو خان پڑے در و مندا نسانہ تھے یہی وجہ ہے کہ ان کا سمل مذاق جو ہلکا پھلکا ہوتا، اُس میں اذیت پسندی اور نقرت وغیرہ کا شامبہ تک نہ ہوتا۔

پچھو خان اور ان کے بھائی اچھو خان تو وال تھے پچھو خان کی آواز دل پر اٹھ کرتی۔ ایک شریف گھرانے کی پٹھان لڑکی پر ان کا دل بُری طرح آگی تھا۔ لڑکی بھی ان پر لٹوئی۔ جب لڑکی کے باپ کو یہ خبر ہوئی تو وہ ایک دن ایک پستول لے کر پچھو خان کے گھر آیا اور پستول ان کی طرف پڑھا کر کہا۔ ”پچھو باللہ تجھے مار ڈال۔ لیکن میر سے خاندان کی آباد برباد نہ کر۔“

پچھو خان نے اس بزرگ کے پاؤں پکڑ لیے اور کہا کہ وحدہ کرنا ہوں کہ اب میں اپنے دل پر پتھر کھلاؤ گا۔ اور پچھو خان اسی پتھر کے پوجھ کے نیچے زندگی بھر پڑے کہا ہے۔ وہ خدا کی اس بھری پُری کائنات میں تہوارہ لگئے۔ انہوں نے ہمارا بھائی اچھوڑ دیا۔ اور ایک دنالت میں نہشی ہو گئے۔ اب ان کی زندگی دوسروں کے لیے ملتی۔ جبکہ کوئی ہمارا تو پچھو خان دہان موجود ہوتے بھولنے اور قلاش ہوتا تو وہ خود پھوٹ کے رہتے اور اپنی ساری گماں سے

سے اس کا گھر چلاتے۔ وہ آخری عمر تک دوسروں کے لیے زندہ رہے۔

چھوٹو خان ان لوگوں کو ہنساتے مختے چوتھی کے لیے تو سے ہوئے تھے۔ ان کی ہنسی میں چھوٹو خان کے دل کے داعوں کی رد شنی ہوتی۔ دوسروں کو ہنسانے کے لیے ہنسانے والے کو نارونا پڑتا ہے، یہ بہت کم لوگ جانتے ہیں۔ عرض کہ چھوٹو خان جب تک زندہ رہے، وہ اپنے شوؤں سے دوسروں کی دیوان کھیتیاں شاداپ کرتے رہے۔

**چھوٹو خان بڑے انسان اور بہت بڑے آدمی تھے۔**

---

موج گل دیوتے گل ہوتے ہیں ہوادوں  
کیا قافلہ جاتا ہے کہ تو بھی چلا چاہے



نصرالشہزادی خان ہائے بزرگ صحافی ہیں، وہ ایک طویل عرصے سے اخبار میں کام کر رہے ہیں جو  
عوام و خاص رواؤں میں محبوب ہے۔ ایک طویل عرصے تک سمل کر کتے رہنے اور وہ بھی اس طرح  
کر سکے والے کی مقبولیت میں اکٹے دن اضافہ ہوتا ہے، ہماری دنیا سے صحافت میں پانچ دوست کی  
سفر و مثال ہے۔ خان صاحب کی بیشتر اخباری تحریریں مستقل ہاہیت کی طالب ہوتی ہیں، اندھی وجہ  
سے انھیں ادب کا حقد بھی سمجھا جاتا ہے۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ صحافت نے ہمکے ادب کو بڑھ  
سکن ادا کے طرز دہنے لگا رہی ہے یہی خان صاحب انیں امتیازی حیثیت دیکھتے ہیں۔

ایک صحافی کی حیثیت سے خان صاحب نے زندگی کے مختلف شعبوں سے قلم رکھنے والی  
بہت سی اہم شخصیات کو فریب سے دیکھا ہے۔ ان یہیں کوئی حالم وین ہے اور کوئی سیاستدان  
کوئی بیس ہے اور کوئی صحافی، کوئی موسیقی کا ماہر ہے اور کوئی براہ کا ستر۔ غرض من کو بڑی تفہی  
شخصیت سے خان صاحب کو دعا مطرد ہا ہے۔ انھیں شخصیات کے بلکسر میں خان صاحب  
نے پانچ یادوں کا اسی فناکوں کی سمدت میں صفوہ قرطاس پر منتقل کیا ہے۔

کیا قاتلہ بات ہے، بگرچہ قاتلہ رفتگان ہے، لیکن اس قاتلے میں شامل سب دا گاہیں کتاب  
کے صفات میں بیتے بیگنے نظر آتے ہیں۔ اور ایسا گھوٹ ہوتا ہے بیسے ہم انھیں پانچ آنکھیں سحد بیک  
رہے ہیں، خان صاحب نے انھوں سے فرقہ کشی بھی نہیں کی، انھوں کوں یہاں بھی ڈال ہے۔

کتاب کی ایک اہمیت یہ بھی ہے کہ اس میں گوشه نگوشه نہ صندھی کی ملکی اہلیں اور سیاسی  
خوبیوں کو نہ باشے ہیں، بہت سی نئی باتیں علوم ہوتی ہیں۔ اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ ان  
فناکوں کے جعلے سے خود نصرالشہزادی خان کل زندگی کے بہت سے گزئے مانئے گئے ہیں، اگر ایک کتب جگلیتی  
بھی چلدا پڑی بھی۔

یک کتاب اور زندگانی اسی میکہ ہم اور نہ سمجھدا الامن اور نہ۔

## ڈاکٹر وحید قریشی